Akram Vignan tornou vocé
vitadwesh

Material de Estudo para Mahatmas

Portuguese




N\

DADAVANI

Akram Vignan tornou

voce vitadwesh

Material de estudo para Mahatmas

J




e N

Editor: Mr. Ajit C. Patel
Dada Bhagwan Vignan Foundation
1, Varun Apartment, 37, Shrimali Society,
Opp. Navrangpura Police Station,
Navrangpura, Ahmedabad: 380009.
Gujarat, India.
Tel.: +91 79 35002100, +91 9328661166-77

©: Dada Bhagwan Foundation,
5, Mamta Park Society, B/h. Navgujarat College,
Usmanpura, Ahmedabad-380014. Gujarat, India
Email: info@dadabhagwan.org
Tel. : +91 9328661166-77

Nenhuma parte deste livro pode ser compartilhada, copiada, traduzida ou
reproduzida de qualquer forma (inclusive armazenamento eletrénico ou
gravagdo de audio), sem a permissdo por escrito do detentor dos direitos
autorais. Esta publicagdo é licenciada somente para seu uso pessoal.

Versao Web Setembro 2025

Preco: Humildade absoluta e a intengdo de que “Eu ndo

)

sei de nada

Nota: O assunto nesta Dadavani ¢ uma tradugdo para o portugués de uma
compilagdo editada do discurso repleto de conhecimento do Gnani Purush
Dada Bhagwan.

Para mais informagdes, envie um e-mail para: info@br.dadabhagwan.org.

N\ J




Trimantra

Os Trés Mantras que destroem todos os obstaculos da vida

(Recite este mantra cinco vezes todas as manhds e noites.)

Namo Vitaraagaya
Eu me curvo Aqueles que estio absolutamente livres de todo apego
€ aversao
Namo Arihantanam
Eu me curvo aos Seres vivos que aniquilaram todos os inimigos
internos da raiva, orgulho, manipulagdo e ganancia
Namo Siddhanam
Eu me curvo Aqueles que atingiram o estado de libertagio total e
definitiva
Namo Aayariyanam
Eu me curvo aos mestres Autorrealizados que transmitem o
Conhecimento do Ser a outros

Namo Uvazzayanam
Eu me curvo Aqueles que receberam o Conhecimento do Ser e
estdo ajudando outros a alcangar o mesmo estado
Namo Loye Savva Sahunam
Eu me curvo Aqueles que receberam o Conhecimento do Ser,
estejam eles onde estiverem
Eso Pancha Namukkaro
Estas cinco saudagoes
Savva Pavappanasano
Destroem todo o karma de demérito
Mangalanam cha Savvesim
De tudo que ¢ auspicioso

Padhamam Havai Mangalam 11|
Este ¢ o mais elevado
Om Namo Bhagavate Vasudevaya 12|l
Eu me curvo Aqueles que alcangaram o Ser absoluto na forma
humana
Om Namah Shivaya 13|

Eu me curvo a todos os seres humanos que se tornaram instrumentos
para a salva¢ao do mundo

Jai Sat Chit Anand
Consciéncia do Eterno ¢ Bem-Aventuranca
(O livro “Trimantra” de Dadashri, contém uma explica¢do mais detalhada.)

00 0% o% o% %
0'0 0'0 0.0 0.0 0.0



EDITORIAL

Todos os seres vivos neste mundo gostam de
circunstancias que lhes trazem felicidade e, quando enfrentam
uma circunstancia de um pouco de infelicidade, nao gostam.
E por causa disso, surge o apego ou a aversdo em relacao
as circunstancias ou as pessoas, 0 que, por sua vez, leva a
vinculagdo de novas causas. De uma perspectiva terrena,
as pessoas muitas vezes acreditam que ¢ mais dificil
abandonar o apego do que abandonar a aversdao. No entanto,
o absolutamente reverenciado Dada Bhagwan [Dadashri] diz
que, em comparagdo com o apego, a aversao ¢ mais dificil
de superar. Se a aversdo desaparecer primeiro, o apego ira
naturalmente embora.

Qual ¢ a causa raiz da aversdao neste mundo? Digamos
que uma pessoa foge desta vida terrena para uma selva.
Agora, quando ela sente fome 14, fica inquieta e, nesse
estado de inquietacdo, nao ha nada além de aversdo, ndo
pode haver nenhum apego naquele momento. Quando ela
esta morrendo de fome e alguém lhe mostra um pouco
de ouro, ela tera algum apego pelo ouro? Ela terd apenas
aversao. Esta vida terrena persiste devido a aversao. A causa
principal da peregrina¢do na vida terrena € a aversdo e a
vinganca. Em outras palavras, esta vida terrena persiste
devido ao 6dio e a vinganga. Portanto, torne-se vitadwesh
(livre de aversao), de modo que a aversdo e a vinganga nao
permaneg¢am em lugar algum!

Este mundo ¢ miseravel por causa da aversdo; nao ¢
miseravel por causa do apego. O apego da origem apenas
a felicidade. No entanto, ¢ dentro dessa mesma felicidade
que a aversdo permanece oculta. E, de fato, dessa felicidade
que surge a aversdao. E por isso que o Senhor disse para
abandonar o apego mais tarde. Primeiro, deve-se abandonar
apenas a aversao, nao o apego. Ao tornar-se vitadwesh, a
pessoa se tornard vitaraag (absolutamente livre de todo apego
e aversdao) automaticamente. “Eu sou Chandubhai”, isso em
si € apego que ¢ falsamente atribuido no lugar errado, e ha
aversao no outro lugar; o que significa que ha aversao pela
forma Real como o Ser. Se ha apego em um lugar, entdo ha
de fato aversdo no lado oposto, no canto oposto. Dadashri



diz que quando “no6s” fazemos Vocé experimentar Sua forma
Real como o Ser dentro de Vocé, o karma de demérito de
tempos infinitos ¢ aniquilado e, como resultado, a aversao
chega ao fim. Quando “nos” estabelecemos a consciéncia
desperta de “Eu sou Alma pura” dentro de Vocé, naquele
exato momento, Vocé atinge o estado de vitadwesh.

A aversdo ¢ uma causa, enquanto o apego € um
resultado. Se um homem nao tem nenhuma aversio por sua
esposa, entdo a lei ¢ que ele ndo terd apego por nenhuma
mulher! Se ele ndo tem aversdo, entdo o apego também nao
surgird em relagdo a esposa ¢ aos filhos. Ao alcangar Gnan
(Conhecimento do Ser alcangado através da Autorrealizacao),
mahatmas (que receberam a Autorrealizagdo através do Gnan
Vidhi) tornam-se vitadwesh. Agora, quando o apego pelas
questdes terrenas chega ao fim, surge o apego pelo Gnani
(Aquele que realizou o Ser e ¢ capaz de fazer o mesmo
pelos outros), que ¢ referido como prashasta raag, e 1sso
em si € considerado como sendo vitadwesh. “Aquele” que
se tornou vitadwesh pode alcancgar a libertagdao final apds
apenas mais uma vida. E se alguém ndo conseguir tornar-
se [completamente] vitadwesh, precisara de mais duas ou
quatro vidas antes de alcancar a libertagdo final.

O resultado do apego ¢ que ele traz um estado de
inconsciéncia densa, e o resultado da aversdo ¢ que ela traz
medo. Quando ambos chegam ao fim, surge o estado de
vitaraag. Mesmo depois de alcangar Gnan, surge a aversao
na forma de descarga, e isso fere a outra pessoa, e € por isso
que nos foi dada a ferramenta do pratikraman (confessar,
pedir desculpas e resolver ndo repetir um erro). Quando
o efeito da aversdo surge, ele deve ser erradicado com a
consciéncia desperta. Caso contrario, a partir das sementes
da aversdo, 0 apego surgira novamente. E nossa fervorosa
oracdo que todos os mahatmas comecem o Purusharth (o
verdadeiro esforco espiritual para progredir como o Ser)
de erradicar os efeitos da aversdo que surgem durante o
desenrolar do karma, prevalecendo na equanimidade.

Jai Sat Chit Anand



Nota Especial ao Leitor

Dadashri deu explica¢des detalhadas para esta Ciéncia
na lingua Gujarati e Ele exortou aqueles que querem entender
sua profundidade, a aprender Gujarati. Ao ler estas tradugoes,
se vocé sente que hé algum tipo de contradicdo, entdo € o
erro dos tradutores ¢ a compreensao do assunto deve ser
esclarecida com o Gnani vivo.

O termo Alma pura ¢ usado pelo Gnani Purush para
o Ser desperto, depois do Grnan Vidhi. A palavra Ser, com
um “S” maiusculo, refere-se ao Ser desperto que € separado
do ser terreno, que € escrito com um “‘s” minusculo. Da
mesma forma, o uso de Vocé ou Seu no meio de uma frase,
com uma primeira letra maitscula, ou “Vocé”, “Seu” em
citagdes simples no inicio da frase, refere-se ao estado do Ser
desperto ou Pragnya. Onde quer que o nome “Chandubhai”
seja usado, o leitor deve substituir seu nome e ler o assunto

de acordo.

Observe também que o conteudo entre parénteses ¢
a traducao da(s) palavra(s) que precede(m) os parénteses.
Enquanto o conteudo entre colchetes visa proporcionar maior
clareza do assunto que precede os parénteses, que nao esta
presente no Gujarati original.

Onde quer que Dadashri use o termo “nos” ou “nosso”,
Ele esta se referindo a Ele mesmo, o Gnani Purush. O
pronome masculino de terceira pessoa “ele” e, da mesma
forma, o pronome objeto “dele” t€ém sido usados em grande
parte durante toda a traducdo. E desnecessario dizer que
“ele” inclui “ela” e “ele”.

Para referéncia, um glossario de todas as palavras de
Guyjarati esta disponivel em: http://www.dadabhagwan.org/
books-media/glossary/.

C R JRK K R )
X B XS XX X



DADAVANI

Akram Vignan tornou vocé vitadwesh
Apego e aversao surgem devido ao gosto e ao desgosto

Interlocutor: Quem da origem a essas circunstancias
que eu gosto ou ndo gosto?

Dadashri: Bem, as circunstancias percebem o que
vocé gosta e o que vocé ndo gosta! Entdo, tudo o que vocé
gosta, esse tipo de circunstancia surge, do tipo que vocé
gosta. Por exemplo, se uma pessoa gosta de roubar, ela vai
se deparar com a companhia de um ladrdo, também vai se
deparar com um circulo de amigos assim na vizinhanga,
tudo o mais também vai acontecer. Por outro lado, se uma
pessoa ndo gosta de roubar, se ela tem aversdo (dwesh) por
ladroes, mesmo assim cla encontrara ladroes. Todas essas
circunstancias se juntam porque a pessoa tem apego (raag)
ou aversao por elas. Se vocé nao tem apego nem aversao,
entdo vocé ndo encontrard nenhuma circunstancia. “Nds” ndo
nos deparamos com tais circunstancias, porque “nds” nao
temos apego e aversao! Mesmo que alguém nos desse um
tapa, “nos” nao teriamos aversdo por ele, em vez disso, “nos”
o abengoariamos. Portanto, tudo isso acontece devido ao
apego e a aversao. Agora, quando alguém alcanga este Gnan
(Conhecimento do Ser alcangado através da Autorrealizacao),

7



0 apego ¢ a aversao nao surgem. O apego € a aversao sao
causas e, como efeito, surgem as circunstancias.

Todas essas circunstancias que surgem sao os efeitos
das causas de sua vida passada, isso ¢ resultado daquilo.
Vocé acumulou causas em sua vida passada e, com base
nessas causas, vocé se depara com a circunstancia de ter
uma mae e um pai. Vocé encontra bons pais, vocé tem bons
irmaos. Qual ¢ a razdo para tais circunstancias surgirem?
A resposta para isso ¢é: “Se vocé da felicidade ao mundo,
aos seres humanos, a todos os seres vivos, entdo todas as
circunstancias se tornam boas. Se vocé da infelicidade aos
outros, entdo as circunstancias se deterioram.” Portanto, Deus
ndo tem nada a ver com nada disso. E verdadeiramente sua
propria criagdo, e ¢ verdadeiramente sua propria projecao.

Todos os seres vivos neste mundo nutrem apego ¢
aversdo, € essas sdo todas as causas, e ¢ a partir dessas
causas que o karma surge. O karma que se gosta e o karma
que se detesta, ambos surgem. Aqueles que sdo detestados
“picam” vocé e depois vao embora, ou seja, vdo embora
depois de causar infelicidade. Enquanto aqueles que sdo
amados, causam felicidade e depois vao embora. Ou seja, as
causas foram criadas na vida passada e estdo dando resultados
nesta vida. Em [circunstancias de] felicidade e infelicidade,
as pessoas t€m apego e aversdao e € por iSso que as causas
sao vinculadas. Se as pessoas permanecerem normais, se
mantiverem a equanimidade durante [as circunstancias
de] felicidade e infelicidade, entdo as causas nao serao
vinculadas. Vocé pode gostar de algo, mas ndo deve haver
apego por isso. Vocé pode ndo gostar de algo, mas ndo
deve sentir aversdo por isso. Gostar ou ndo gostar de algo
¢ funcdo da mente, certamente nao ¢ Sua fungdo [do Ser]!

Interlocutor: Dada, gostar e ndo gostar €, por si s0,
apego e aversao, respectivamente, certo?

Dadashri: Nao, eles ndo podem ser referidos como
8



apego e aversdo. Mesmo o Grani Purush (Aquele que
realizou o Ser e ¢ capaz de fazer o mesmo pelos outros)
tem gostar e ndo gostar. Se houvesse uma cadeira aqui
e um tapete no chdo, entdo o Gnani Purush sentaria na
cadeira. Isso porque seria apropriado e aceitavel para todos.
No entanto, se alguém dissesse: “Levante-se daqui e sente-
se ali”, entdo “nds” fariamos isso. “NoOs” também temos
o gostar e nao gostar. Se vocé fizesse “nods” levantarmos
daqui e sentarmos no chdo, entdo “no6s” transformariamos
isso em algo que “nods” gostamos e nos sentariamos ali. O
gosto e o desgosto que “nds” temos nada mais sdo do que
o estoque karmico acumulado da vida passada. De qualquer
forma, o Ser ndo tem isso. O gosto ¢ o desgosto nao sdo
resultado do Ser.

Uma explicacio unica sobre gostar e ndo gostar

Interlocutor: O Akram Gnani (o cientista espiritual
do caminho sem degraus para a Autorrealizagdo) realmente
tem gostos e desgostos? Como isso funciona?

Dadashri: Os gostos e desgostos Dele sao algo
que parece ser; eles sdo “dramaticos” [como se estivesse
atuando em um drama com consciéncia constante como
o Ser]. Se “nds” viéssemos visitar sua casa agora, entdo
“nds” nos sentariamos no lugar que vocé planejou para
nds”. Mas isso ndo significa que “nds” gostamos desse
lugar. Fundamentalmente, “nos” gostamos, mas se alguém
dissesse: “Nao, ndo se sente aqui”, entdo “nds” nao teriamos
nenhum problema.

13

Interlocutor: Entdo isso ¢ o mesmo que vocé ter
permanecido vitaraag (absolutamente livre de todo apego
¢ aversao) nessa situagao?

Dadashri: Isso ¢ o que se chama de gostar e ndo
gostar. Nao ¢ considerado apego e aversdo, ¢ considerado
gostar € nao gostar.



Interlocutor: Isso faz sentido, Dada, mas durante o
gosto e o desgosto, ha algum tipo de envolvimento.

Dadashri: Gosto e desgosto sao baseados no critério.

Interlocutor: Sim, tudo bem até que sejam baseados
no critério, ndo ha apego e aversdao até esse ponto. Mas
no gosto ¢ no desgosto, quando surge algum tipo de
envolvimento...

Dadashri: Isso surge, o envolvimento surge.

Interlocutor: Entdo, mesmo que sejam leves, o apego
€ a aversdo surgem, certo?

Dadashri: As palavras apego e aversdo certamente nao
se aplicam nesse caso. Quando isso pode ser considerado
apego e aversao? Quando a decisdo [conviccdao] de que
“Eu mesmo sou Chandubhai com certeza” e¢ “Eu sou
apenas isso” volta, quando a original [crenca errada] se
instala novamente, e quando a pessoa ndo segue as Agnas
(cinco diretrizes especiais dadas pelo Gnani Purush que
sustentam o estado iluminado ap6s o Gnan Vidhi), ¢ ai que
se considera apego e aversdo. O apego e a aversdo em si
sao considerados karma. Considerando que o karma nao se
vincula a alguém assim [que alcangou o Gnan].

Interlocutor: Isso é verdade.

Dadashri: Pode parecer que ha muito apego e aversao,
mas o0 apego € a aversao nao sao “vivos” [eles ndo carregam
novo karma]. Eles pertencem a parte ndo viva. Pode parecer
que ndo hé diferenca entre o apego e a aversdao de alguém
que ndo alcancou este Gnan e alguém que alcangou Gnan,
mas para este ultimo, eles estdo na parte nao viva.

Interlocutor: Entdo, Dada, qual ¢ a diferenca entre
gostar e ndo gostar, e apego e aversiao?

10



Dadashri: Gostar e ndo gostar sdo semelhantes a rati
(inclinagdo) e arati (aversdao; nao inclinacao).

Interlocutor: E quanto ao sentimento de gostar?
Quando ha apego, o sentimento de gostar estd presente,
nao ¢€?

Dadashri: Essa ndo ¢ a questdo. Nao hd problema
em gostar e ndo gostar. Mas qual ¢ o significado de apego?
Se o ser [relativo] fica absorto no sentimento de gostar,
entdo isso € considerado apego e, se nao fica absorto, entdo
ndo ¢ considerado apego. Da mesma forma, quando surge
a antipatia e o ser se envolve nela, entdo ¢ considerado
aversdo. No entanto, quando surge a antipatia e o Ser
ndo se envolve nela, mas continua a Conhecer a antipatia,
entdo nao ¢ considerado aversdo. O Senhor ndo se referiu
a esse tipo de simpatia e antipatia como apego ¢ aversao.
Ele se referiu a isso como rati € arati. Rati e arati sdo, na
verdade, nokashay (raiva, orgulho, manipulagdo e ganancia
que nao afetam uma pessoa se ela tiver alcancado Gnan,
caso contrario, afetam). Eles ndo sdo um problema. O Senhor
disse que apego e aversao sao um problema.

Uma solucio surgira quando o apego e a aversao forem
eliminados

Vocé tem apego e aversao?

Interlocutor: E claro que o apego e a aversdo estdo
fadados a surgir!

Dadashri: Entao deve haver algum meio de impedir
que 0 apego e a aversao surjam, certo?

Interlocutor: Deve-se alcangar o entendimento correto.

Dadashri: O que ¢ melhor, a cessacdo da aversdo
ou a do apego?
11



Interlocutor: Eu entendo o que ¢ aversdao, mas o que
significa apego? Aversdo significa inveja, ter inimizade por
alguém.

Dadashri: Existe inveja, rejeicdo desdenhosa, aversao,
antipatia, etc., e a palavra oposta a essas palavras € apego.
Apego significa gostar, atragao (aakarshan). “Voc€” precisa
ou ndo precisa encontrar uma solucdo para as coisas que
vocé nao gosta? “Vocé€” também deve encontrar uma
solucdo para as coisas que vocé gosta; elas ndo devem
ser acumuladas. Nao se apegue as coisas que voc€ gosta,
encontre uma solugdo para elas e também encontre uma
solugdo para isso [aquilo que vocé ndo gosta]. Aquilo que
¢ apreciado ¢ o estoque cheio de apego que estd sendo
descarregado, enquanto aquilo que ¢ rejeitado € o estoque
cheio de aversdo que estd sendo descarregado. Portanto,
¢ preciso encontrar uma solu¢do para a aversdo. Assim,
nessas situagdes, permaneca como “nds” fazemos, sempre
em harmonia e em unidade com todos! [A razdo ¢ que a
aversao causa divisao. Ao estar em harmonia e em unidade
com todos, a divisdo chega ao fim e a aversao se dissolve.]

Interlocutor: Pode-se entender, de maneira geral, que
a aversao deve ser eliminada; no entanto, o fato de que o
apego deve ser eliminado ¢ um ponto profundo.

Dadashri: Tudo isso terd de ser eliminado. Como
pode ser aceitavel sem ser eliminado? O estoque acumulado
tera de ser entregue. “Voce” tem de entregar cada um dos
parmanu (particulas de matéria inanimada que ndo estdo
na forma pura) a quem quer que eles pertengam e tornar-
se livre. “Voce” tera de entregar tanto os que ndo gosta
como os que gosta. Depois disso, Vocé tem que se tornar
vitaraag. Agora, 1sso ¢ descarga do apego ilusoério (charitra
moha), o que significa que o estoque karmico cheio tem
que ser removido; a conta do estoque karmico cheio tem
que ser limpa. Limpe essa descarga do apego ilusério com
equanimidade.

12



A aversido é realmente o que faz a pessoa vagar de
vida em vida

Interlocutor: E verdadeiramente o apego que aumenta
a peregrinacao de vida apos vida, nao ¢€?

Dadashri: O apego definitivamente aumenta isso!

Interlocutor: O apego ¢, na verdade, uma espécie
de fogo, nao é?

Dadashri: Apego? O apego nao ¢ fogo. Se fosse fogo,
0 apego nao existiria. O desejo (ichchha) é fogo; o apego
ndo ¢ fogo. Pelo contrario, a pessoa se sente bem quando
héa apego; sente paz mental ou tranquilidade.

Interlocutor: A aversdo ¢ como fogo de artificio
molhado. Ele vai falhar e se apagar. Nao causard muito
dano, mas o apego causard muitos danos; isso ¢ verdade?

Dadashri: Nio, ndo ¢ assim. Esta vida terrena existe
com base na aversdo, baseia-se na vinganca (ver). E ¢ da
vinganga que surge o apego. Portanto, a principal causa desta
existéncia € a vinganga. Em outras palavras, a vida terrena
persiste com base na vinganca. Essa aversao, essa vinganga,
tudo isso pertence a mesma familia. Esta vida terrena persiste
devido a isso! Portanto, liberte-se da vinganca, de modo
que a vinganca nao permaneca em nenhum lugar! Quando
alguém alcanca o Conhecimento do Ser (Atma Gnan), Ele
primeiro se torna vitadwesh (livre de aversao). Depois Ele
se torna vitaraag.

O apego que existe na vida terrena, como ¢ isso? E
como um prisioneiro na cadeia; ele teria chorado quando
foi enviado para a prisdo, mas depois de ser preso, ele teria
revestido o chdo de sua cela com argila. Ele ndo faria isso
se houvesse buracos e superficies asperas? Vocé pensaria:
“Inacreditavel! Ele tem apego a sua cela”. Entdo, se vocé
lhe perguntasse: “Vocé tem apego pela prisao?” Ele diria:

13



“De forma alguma. Como alguém poderia ter apego por
uma prisdo? Mas como posso dormir a noite se esta assim?
E por isso que estou fazendo isso.”

Da mesma forma, ninguém tem apego pela vida
terrena. Mas o que ele pode fazer? Agora que esta preso
nela, ele tem que cuidar dela; ele tem que fazer tudo mesmo.
Ele ndo teria que “reboca-la”?

Interlocutor: Sim, é preciso fazer isso, Dada.

Dadashri: No entanto, as pessoas de fora pensam que
ele desenvolveu apego pela prisdo. Ora, alguém teria apego
pela prisao? Ele tem que fazer todas essas coisas porque
nao tem escolha, ndo é verdade?

A propria aversao é a criadora do apego

Interlocutor: Se abandonarmos a aversdo, o apego
também ird embora?

Dadashri: Nao se preocupe com o apego. Tudo o que
voceé precisa abandonar ¢ a aversao. O apego ndo precisa ser
abandonado. O Senhor disse: “Torne-se vitadwesh.” Entao,
tornar-se vitaraag, 1Sso acontecera por si so.

Interlocutor: As pessoas dizem que onde ha mais
apego, ¢ onde surge mais aversao.

Dadashri: Nio. E porque se tem aversio que surge
o apego. Digamos que eu tenho aversao por alguém, entdo
surgird apego por essa pessoa. Se eu ndo tenho aversao,
entdo como pode surgir apego em mim? Portanto, o apego
surgiu da aversdo. Nisso, a aversdo ¢ a causa € 0 apego ¢
o efeito. Portanto, ndo se preocupe com o efeito. O Senhor
disse: “Preocupe-se com a causa”. Nao € possivel entender
um ponto tdo profundo, ndo ¢? Este ¢ um ponto muito
profundo!

14



Interlocutor: Como a aversao ¢ uma causa € 0 apego
¢ um efeito?

Dadashri: Sim, a aversdo ¢ uma causa € o apego ¢
um efeito.

Interlocutor: Isso ¢ porque o apego e a aversdo
coexistem. Onde quer que haja apego, ha aversao.

Dadashri: Ndo. A aversdo surge € o apego surge em
reacdo a essa aversdo. Se a aversdo nao surgisse nem um
pouco, entdo o apego definitivamente nao surgiria.

Os quatro kashay sao aversao

Apego, aversdo, raiva, orgulho, manipulacdo e
ganancia, essas sao coisas que levam a infelicidade. Elas
sdo, de fato, chamadas de kashay. Tudo o que ¢ apreciado
¢ chamado de apego, ¢ tudo o que ndo ¢ apreciado ¢
chamado de aversdo. Vocé gosta muito de apego? E quanto
a aartadhyan (meditacdo interna adversa que prejudica o
ser) e raudradhyan (meditagdo interna adversa que prejudica
o ser ¢ os outros)? Entao? Como vocé pode chamar isso

de apego? E quanto a aversdo, vocé realmente gosta dela?
Interlocutor: Eu ndo gosto.

Dadashri: Descubra quem ¢ o culpado, ¢ o apego ou
a aversdo? E porque os culpados ndo foram encontrados
que todo este mundo estd pendurado no limbo.

Se vocé colocar especiarias neste [chad] e me der, entdo
ndo hé problema se o apego surgir em mim. Também ndo
ha problema se o cha for lembrado mais tarde. No entanto,
quando algo amargo ¢ oferecido e, se surge aversdo ao
bebé-lo, entdo isso € um problema. Nao ha problema se o
apego pelo cha surgir e ele voltar a memoria. Se ele vier
a memoria, eu o beberei novamente. Se vier a memoria
uma terceira vez, entdo eu o beberei uma terceira vez.
Mas havera um fim para isso. Ja com o outro [aversao],

15



¢ infinito. Nao ha fim para isso. No entanto, este [apego]
tem um fim. Portanto, eu Lhe dei o estado de vitadwesh.
E Vocé continuard a se tornar vitaraag automaticamente.

Interlocutor: Mesmo nas escrituras ¢ dito: “Deixe
ir mamata (possessividade)”. E preciso deixar ir mamata.
Entdo, se temos que deixar ir mamata, 1sso significa que
primeiro temos que deixar ir o apego, nao ¢&?

Dadashri: Aqui, ndo se fala nada sobre mamata. Aqui,
ndo falamos sobre a palavra “mamata”. O que significa
“vitadwesh”? O ponto “A aversao vai embora depois que
mamata vai embora, caso contrario, ela ndo vai embora”
ndo se aplica aqui de forma alguma. Esse ponto ¢ para
aqueles que estdo fora do caminho Akram.

Interlocutor: Essa conversa ¢ realmente para aqueles
que ndo seguem o caminho Akram.

Dadashri: Mas essa conversa nao ajuda em nada aqui!
Aqui, as pessoas realmente se tornam vitadwesh. Primeiro,
os mahatmas se tornam vitadwesh! Eles nao foram tornados
vitaraag. Nao se deve tornar alguém vitaraag; ele continuara
a se tornar vitaraag [automaticamente]. “N6s” removemos
a semente; a semente foi arrancada.

Se isso ndo for compreendido, entdo este ponto ¢ tal
que as pessoas ndo o compreenderdo nem mesmo em doze
meses. Nao apenas em doze meses, mas nao poderd ser
compreendido em cem mil anos, ¢ assim que este ponto €.

Interlocutor: Dada, agora deixe-me fazer outra
pergunta. Estas duas palavras de que vocé esta falando,
apego e aversdo. A ganancia e a manipulagdo estao incluidas
no apego, enquanto o orgulho e a raiva estdo incluidos na
aversao, entao...

Dadashri: Tudo isso que vocé esta falando, sdo
conversas externas. Isso e aquilo ndo tém nada a ver um
com o outro.

16



Interlocutor: Estou falando sobre o que esta escrito
nas escrituras.

Dadashri: As escrituras estdo corretas, mas ¢ uma
conversa externa [ao caminho Akram]. Conversa externa
significa que a conversa esta no nivel denso, ¢ uma conversa
terrena, enquanto essas conversas [4kram] estdo além do
mundo.

Na verdade, raiva, orgulho, manipulagdo e ganancia
s30 em si mesmos aversdo; todos os quatro sdo aversdo.

Interlocutor: Nas escrituras, apenas dois sdo
mencionados [como aversao].

Dadashri: Eles mencionam apenas dois, mas, em
ultima analise, todos os quatro sao verdadeiramente aversao,
porque ferem o ser (atma), por isso sao todos considerados
kashay. Portanto, enquanto eles existirem, tudo surge. “Nos”
fizemos de Vocé vitadwesh aqui. Tudo o que Vocé precisa
verificar ¢ se sente que se tornou vifadwesh ou ndo.

Interlocutor: Sim, sinto.

Dadashri: Entdo, [tornar-se] vifaraag ¢ um efeito,
portanto, nada precisa ser feito para isso. As causas foram
removidas! A causa raiz foi cortada.

Agora, essa conversa ¢ tdo sutil que ndo se pode
compreender mesmo depois de muitos anos! Nao ¢ uma
conversa que possa ser compreendida através do intelecto.

Na verdade, ¢ uma conversa baseada no Conhecimento
experiencial do Ser, uma conversa que surgiu.

O Sarvavirati gunasthanak

Enquanto nao se alcanga o Gnan, continua-se a nutrir
apego e aversdo. Nao hd uma terceira coisa. Depois de
alcancar o Gnan, tanto o apego quanto a aversdo assumem
a forma de descarga. E se surge aversao em relagdo a

17



outra pessoa, isso lhe causa infelicidade; tem um efeito
sobre ela. Portanto, se vocé fizer pratikraman (confessar,
pedir desculpas e resolver ndo repetir o erro), entdo essa
aversao sera lavada. Ao fazer pratikraman, todos os seus
pensamentos sobre ataca-la chegardo ao fim. Assim, a mente
ndo tera aversao.

O que mais resta para aquele que faz pratikraman
[no ato,] que “atira ao avistar”? O que mais resta depois
que a aversao se vai? O que significa que a aversao chegou
ao fim? Dos quatro kashay, dois foram erradicados. O que
significa que eles foram erradicados? A raiva [foi erradicada].
Mas isso ndo significa que o parmanu da raiva chegou ao
fim. Entdo Chandubhai fica com raiva, mas ele mesmo nio
gosta disso. Portanto, a aversdo desapareceu completamente.
Enquanto que a manipulagdo e a ganancia ainda permanecem
em certa medida. “Ele” se tornard vitaraag quando elas
chegarem ao fim completamente. A manipulagdo e a ganancia
também fazem parte do charitra mohaniya (descarga do
apego ilusorio). Quando cada kashay ¢ dividido, entdo eles
estdo separados.

Quando pode ser referido como o Sarvavirati
[gunasthanak] [no caminho Kramico, o sexto dos quatorze
estagios do desenvolvimento espiritual; sexto gunthanu)?
E um estagio em que nenhum ser vivo é visto com culpa.
Mesmo que alguém lance insultos a vocé, Vocé ndo o vé
com culpa, isso ¢ referido como [0 estagio de] Sarvavirati!
Nao ha estagio mais elevado de Sarvavirati do que este.

Quando ndo se vé as falhas de ninguém, saiba que
o estagio de Sarvavirati foi alcangado, mesmo vivendo
uma vida terrena! Desta forma, o estagio de Sarvavirati
no caminho do Akram Vignan é de um tipo diferente. Uma
pessoa pode estar vivendo uma vida terrena, pode até estar
aplicando gel no cabelo ou usando perfume, mas Ele [como
o Ser] nao vé a falha de uma unica pessoa.

18



No caminho Akram, ¢ referido como o estagio de
Sarvavirati, porque nao se vé€ a menor falha em ninguém.
Entenda que, a partir deste ponto, ¢ o estado de Sarvavirati.
Depois disso, mesmo que alguém use perfume, “nés” nao
temos nenhum problema com isso. “Nossa” Ciéncia ¢ tal
que Ele ndo vera nenhum ser vivo em falta, mesmo que
uma cobra o morda, Ele ndo vé a cobra como culpada.

Interlocutor: Depois de atingir esse estado no caminho
Akram, ndo ha necessidade de fazermos pratikraman, ha?

Dadashri: Depois disso, certamente ndao héa necessidade
de pratikraman. No entanto, ndo presuma que vocé nao
vé mais falhas nos outros, em vez disso, ¢ melhor fazer
pratikraman! O que vocé vai perder? Ao procurar algo
novo, vocé pode acabar indo na dire¢do errada.

Uma pessoa que se torna vitadwesh alcangara a
libertacdo em apenas mais uma vida (ekavatari). “Aquele”
que ndo consegue se tornar [completamente] vitadwesh,
levara de duas a quatro vidas.

Primeiro, ha aversao no nivel sutil

Interlocutor: E mais dificil se livrar do apego do
que da aversao.

Dadashri: Nao, ¢ mais fécil livrar-se do apego.
Livrar-se da aversdo ¢ o mais dificil. E porque a aversio
ndo desaparece que o apego também ndo desaparece. Esse
pobre apego desaparecera se a aversao desaparecer.

Agora, as pessoas mais inteligentes no caminho do
Vedanta; at¢ mesmo Kabir Sahib [um poeta mistico e
santo indiano do século XV] disse: “Nao se pode pensar
racionalmente quando se estd com fome. (Bhookh lage tab
kuch nahi sooje)”. Todo o conhecimento e foco da pessoa
acabam indo para a comida. Kabir Sahib disse: “Ouga,

19



querido monge, deixe este estomago pegar fogo. (Kahat
Kabir, soono bhai sadhu, aag lago ye pothee mein)”.

No entanto, os Senhores vitaraag (“Aqueles” que sao
absolutamente livres do apego ¢ da aversdo) ndo disseram
“Deixe este estdmago pegar fogo”. “Eles” indagaram sobre
isso através do Gnan (Conhecimento); Eles analisaram isso
através do Gnan. Considerando que Kabir Sahib realmente
acreditava que “E verdadeiramente meu estomago. Portanto,
acenda-o a partir daqui”. E os Senhores vitaraag analisaram
isso: “Eu [o Ser] sou separado, isto [o corpo] € separado. O
comedor estd comendo ¢ Eu sou o ndo comedor”. Assim,
os Senhores vitaraag fizeram tal descoberta, portanto,
Eles nao tinham aversdao ao estomago, enquanto outros
tém aversdo, nao ¢ mesmo? “Deixem o estdmago pegar
fogo”, isso ¢ considerado um pouco de aversao? “Queime
o estdomago!” Alguém ja fez isso? As pessoas falam isso,
mas ja queimaram?

Agora, neste mundo, de onde surge inicialmente a
aversao? Digamos que um homem foge daqui para uma
selva, mesmo 14 ele sente fome, entdo fica irritado naquele
momento, € na irritagdo nao hd nada além de aversao,
ndo ha apego nisso. No momento em que alguém esta
com fome, se vocé lhe mostrar ouro e tudo mais, ele tera
algum apego por isso? Ele terd apenas aversao. Portanto,
a vida terrena comec¢ou devido a aversdao! E é com base
no inicio dessa aversdo que a fundacdo [desta vida terrena]
permanece intacta.

A vida terrena existe por causa da aversdo. Sua
propria fundagdo nada mais ¢ do que aversdo. Quando
“nds” damos Gnan, a aversao desaparece. Depois disso, a
atracdo (khenchan) pelas coisas permanece, mas também ¢
uma atragao no sentido relativo. Nao ¢ a atracao no sentido
Real. Primeiro, ¢ preciso tornar-se vitadwesh. Depois disso,
Ele se tornara vitaraag. Depois de se tornar vitadwesh, Ele
se tornara vitaraag ap6s muito tempo.

20



A preferéncia entra em jogo no apego
Interlocutor: Como alguém pode se tornar vitaraag?

Dadashri: A pessoa se torna vitaraag automaticamente.
“Vocé€” ndo precisa fazer nada para se tornar vitaraag. Ja
se tornar vitadwesh ¢ um dos maiores desafios.

Interlocutor: Naquele dia, vocé disse que o apego
surge devido a aversao.

Dadashri: Sim, todo o apego vem da aversao, de fato.
Depois de comer algo amargo, se vocé comer um pouco
de qualquer outra coisa, entdo o apego se estabelecera
em relacdo a esse item! No momento em que vocé come
esse item, o gosto amargo [na boca] diminui, ndo ¢? No
entanto, se vocé comer o mesmo item sem comer o amargo
primeiro, o apego ndo se estabelecera em relagdo a ele.
Portanto, o apego surgiu dessa aversdo. E por isso que a
aversdo desaparece primeiro e, depois, o apego desaparece.
Apego significa algo pelo qual se tem preferéncia, enquanto
a aversao surge naturalmente.

Digamos que hd um grande rei aqui, ele ¢ muito
feliz e ndo tem apego nem aversdo por ninguém. Mas se
ele por acaso for para uma selva e se perder 14, e quando
comegar a sentir fome, ele teria apego naquele momento?
O que acontece quando alguém sente fome? A pessoa sente
dor e sofrimento (vedana), ndo é? Agora que ele estd com
fome, o que ele fard nessa situagdo? Ele fard o que for
necessario, mesmo que isso signifique mentir ou roubar, para
comer alguma coisa. Ele comerd ou ndo dessa maneira? E
se houver um pao achatado com o muco de uma crianca
pobre nele, ele comerd mesmo assim, nao ¢€?

Interlocutor: Ele comera, porque estd com fome.

Dadashri: Isso ocorre porque a infelicidade que ele
estd sentindo dentro de si é, na verdade, aversdo. Entdo,

21



quando ele coloca um pouco de comida no estdmago, a
aversdo ¢ apaziguada. E se vocé pegou algo de alguém
mentindo para ele, e se outra pessoa tira isso de voce, vocé
sentird apego ou aversao por essa pessoa?

Interlocutor: Surgira aversdo.

Dadashri: Entdo, tudo isso ¢ a razdo para o surgimento
da aversdo. Esses cinco sentidos, seu inicio é a causa da
aversao. E, eventualmente, quando surge o apego? Mesmo
que uma pessoa roube um pouco de comida para comer, ou
se houver um pao ou um bolo de um lado e uma sobremesa
do outro, ela dira imediatamente: “Vou comer a sobremesa!”
Isso ¢ apego. A escolha da pessoa entra em jogo, nao ¢€?
Mas, principalmente, a aversdao estd acontecendo, ndo ¢€?
Primeiramente, a aversdo estd acontecendo e, entdo, surge
o apego. Portanto, o apego ¢ um tipo de preferéncia que
a pessoa tem. O apego surge depois que ha um excesso
daquela coisa. Mas, com relagdo as necessidades principais,
ndo ha nada além da aversdo que surge. Quando alguém
fica aquém no que ¢ uma necessidade, surge a aversao.
Entdo, quando alguém tira seu pao, quanta aversdao surge
por essa pessoa? Portanto, o apego ¢ tal que ird embora.
Nao ha problema com o apego depois disso.

Interlocutor: As pessoas dizem que toda a vida terrena
¢, na verdade, baseada no apego.

Dadashri: O que diz o “nosso” Akram Vignan? “Esta
[vida terrena] existe com base no fundamento da aversdo.”
Para quem quer que seja que esse fundamento seja quebrado,
o apego desaparecera por si s6. Digamos que alguém tem
apego pelo cha. Mas o que aconteceria se vocé o fizesse
comer uma sobremesa antes de beber o chd?

Interlocutor: Ele acharia o chd sem graca.

Dadashri: O apego ao cha se tornaré insipido [menos
22



intenso]. Quando “no6s” damos este Gnan, a bem-aventuranca
que surge do Gnan faz com que todos os outros prazeres
parecam insipidos. E assim, o apego por esses prazeres
chega ao fim.

Interlocutor: Essa ¢ uma experiéncia comprovada.
Dadashri: Sim, uma experiéncia comprovada.
A principal causa da fome é a aversio

Uma pessoa que ¢ vitaraag nao tem nenhum senso de
autoria. As coisas realmente acontecem por si mesmas. Uma
pessoa come por apego ou aversao? Quando uma pessoa
val comer, ela come por apego ou por aversao?

Interlocutor: Certamente por apego!
Dadashri: Nao, ela come por aversao.

Interlocutor: Dada, por favor, explique isso. Nao
entendi muito bem.

Dadashri: Quando nao estd com fome, o pobre homem
permanece sentado. Quando fica com fome, sente-se infeliz
por dentro. Quando surge a infelicidade, ele tem aversao,
nao é? As dores da fome sdo, em si mesmas, uma causa de
aversdo. Sentir sede ¢ uma causa de aversdo. A aversdo surge
nele, caso contrario, o que aconteceria se ele nunca sentisse
fome? Se alguém ndo tivesse nenhuma fome relacionada a
sexualidade, fome relacionada ao corpo ou qualquer outro
tipo de fome, o que aconteceria?

Interlocutor: Entdo essa pessoa se tornaria vitaraag.

Dadashri: “Ele” [como o Ser] ¢ de fato vitaraag!
E apenas que surgem as dores da fome. Quantos tipos de
fome surgem nele?

Interlocutor: Na verdade, existem infinitos tipos de
fome!

23



Dadashri: Digamos que, um dia, assim, vocé decide
ndo sair para passear, a fim de evitar que a fome surja. Vocé
decide ficar na cama e dormir. Mesmo assim, a fome nio
surgird? A fome deixard vocé em paz? Por um dia ou dois?

Interlocutor: A fome surgira.
Dadashri: Entdo, o que acontecera internamente?
Interlocutor: Comegarei a me sentir desconfortavel.

Dadashri: Isso significa que hé infelicidade, ha
uma sensa¢ao de dor. Quando surge uma sensacgao de dor,
considera-se que o efeito resultante da aversdo surgiu.
Uma vez que o efeito resultante da aversdo surge, a pessoa
amaldicoa quem quer que aparega. Sim, se ela estd com
fome, ela amaldicoa, ela até morde alguém. Se vocé estiver
carregando comida e ndo lhe der, ela vai te morder. Esse €
o caso da fome, da sede, da sexualidade. A sexualidade ¢
um tipo de fome. Digamos que uma pessoa esta “faminta”
por um filme, mas vocé ndo a deixa ir assisti-lo. Entdo, o
que ela fara? Ela terd aversao ou apego [por vocé]?

Interlocutor: Ela tera aversao.

Dadashri: E verdadeiramente devido a essa aversao
que esta vida terrena passou a existir. O pobre apego, na
verdade, ndo tem problema algum.

Interlocutor: E verdade que quanto mais “fome”
alguém tem, mais aversao surge nele?

Dadashri: Sim, claro. Se ele sentir menos “fome”,
entdo terd menos aversao. Aquele que nutriu a intengao
de brahmacharya (celibato através da mente, da fala e do
corpo) na vida passada, ou seja, que carregou essa intengao,
entdo terd brahmacharya se revelando para ele nesta vida.
Entdo, quando isso se revela, ele ndo sente fome por isso
[sexualidade]. Ou seja, sua aversdo por isso desapareceu.

24



Isso significa que ele se tornou vitadwesh nesse assunto.
Da mesma forma, em qualquer assunto em que a “fome”
ndo surja, ele se torna vitadwesh nesse assunto.

Interlocutor: Enquanto o corpo existir, a fome estd
vinculada a surgir.

Dadashri: Ndo, mas para aquele que nutriu a intencao
de brahmacharya, é possivel que ele tenha pelo menos uma
“fome” a menos. Todos os outros tipos de “fome” surgirdo
inevitavelmente.

Interlocutor: Sim, mas a outra fome que todos nds
temos, de comer comida, essa fome surge inevitavelmente;
entdo, a aversdo nunca ira embora, ira?

Dadashri: Sim, de fato, a aversdo nunca vai embora.
E por isso que “nds” demos este vitaraag Vignan (a Ciéncia
que leva ao estado absoluto livre de apego e aversdao) e
fizemos de Vocé vitadwesh.

Interlocutor: A fome ainda surge todos os dias,
entdo como posso ser considerado como tendo me tornado
vitadwesh?

Dadashri: Vocé entendera esse ponto no dia em que
compreender esta Ciéncia, vocé ainda precisa compreendé-
la! Enquanto todos aqueles que estdo sentados aqui
compreenderam, “quem ¢ aquele que estd sentindo fome e
quem ¢ Aquele que nao esta sentindo fome”. Eles sabem tudo
1sso0. “Quem ¢ aquele que esta sentindo fome?”, todos vocés
[mahatmas; os Autorrealizados] sentados aqui entenderam
isso, certo? E aquelas pessoas [ndo Autorrealizadas]
realmente pensam: “Estou sentindo fome”.

Se essa fome ou sede ndo surgisse, entdo esses monges
ndo sairiam dos mosteiros jainistas (upashray). O apego
realmente surgiu mais tarde. Apego significa “Isso ¢ bom
e isso € ruim”, essa parte surge mais tarde. Tudo surgiu

25



principalmente daqui [aversdo]. Se a raiz for identificada,
entdo o trabalho espiritual de uma pessoa sera feito, nao ¢?

Portanto, a aversao ¢ tal que todos os vishay (prazeres
sensuais ou sexuais) que estdo presentes na vida causam
infelicidade. E por isso que a aversio surge em uma pessoa.
E ¢ com essa aversdo que ela se esforca para apagar o
“fogo”. Mais tarde, ela aprende que “Isso ¢ bom e isso ¢
ruim”; que isso € uma manga Ratnagiri e que este outro ¢
esse tipo de manga. Ela aprende a ter esse apego depois
de muito tempo. O apego ndo existia [antes]. Quando
alguém precisa dessa manga Ratnagiri? E se a outra estiver
disponivel e esta nao estiver?

Todas as necessidades que os seres humanos tém
envolvem aversdo. O apego surgiu mais tarde. A partir dai,
comegou a distingdo entre “Isso € melhor do que aquilo;
aquilo ¢ melhor do que isso”, mas quando alguém esta
com fome, se preocupa com o que ¢ bom e o que € ruim?

Todas essas sao sensacoes de dor

Quando vocé sente fome, essa fome ¢ considerada
ashata vedaniya (a sensacdo de dor). Agora, ninguém do
lado de fora esta causando o surgimento de ashata vedaniya.
Ashata vedaniya significa que a aversdo continua a surgir
dentro de vocé, o desgosto se desenvolve e, assim, vocé
repreende qualquer pessoa que cruza o seu caminho. Agora,
ashata vedaniya surge naturalmente, ninguém causou isso.
E um castigo por ter um corpo. Dai surge a aversio. E
devido a todos esses ashata vedaniya que surge a sensacao
de sede. Portanto, sempre que a frase “Eu me sinto assim”
¢ usada, ¢ tudo ashata vedaniya. O fato de vocé sentir sede,
sentir fome, sentir sono, sentir cansaco, sentir iSso e sentir
aquilo, ou seja, sentir uma “queimagao” interior, tudo isso
¢ ashata vedaniya. A pessoa também ndo sente a sensagao
de estar com sono? Isso ¢ tudo ashata vedaniya. E essa ¢

26



a razao pela qual surge a aversdo. E entdo, a partir dessa
aversdo, a pessoa comeca a procurar comida devido ao
ashata vedaniya! Ela acaba comendo qualquer coisa que
aparece para acalmar a fome. E entdo, quando ela comeca
a ter escolhas, esse ¢ o inicio do apego. Portanto, o apego
¢ sua escolha individual por isso ou aquilo em tudo e em
cada coisa; enquanto a aversao, na verdade, surge da falta
de escolha. Ora, certamente ndo se pode viver sem comer,
nao ¢ mesmo? Da mesma forma, certamente ndo se pode
viver sem dormir! Se alguém o impedisse de dormir, como
vocé se sentiria em relagdo a ele? Vocé teria apego ou
aversao por ele?

Interlocutor: Eu sentiria uma enorme aversao por ele.

Dadashri: O que aconteceria se voc€ estivesse com
fome e alguém o impedisse de comer? Apego significa que
¢ uma escolha propria; a pessoa ¢ independente nisso. Na
aversao, ela ndo ¢ independente de forma alguma. Agora,
alguém 1€ as escrituras e reflete sobre tudo isso em detalhes?

Interlocutor: Dada, como alguém pode refletir sobre
isso em tantos detalhes?

Dadashri: Eles leem as escrituras. As escrituras
foram escritas como um remédio coletivo para todos.
Tome o remédio que for melhor para vocé. Nao renuncie
desnecessariamente a sua esposa e fuja. Para aqueles em
que isso esta no seu desdobramento de karma, eles podem
fazer isso. E se ndo estiver no desdobramento do seu karma,
que assim seja. Se estiver no desdobramento do karma
de alguém [renunciar] e ele ¢ obrigado a viver uma vida
familiar, entdo ele fugira no terceiro dia.

A aversido vem definitivamente primeiro, depois vem o
apego

Se alguém ndo tem qualquer aversdo pela propria
esposa, entdo certamente nao tera apego por nenhuma mulher.

27



Essa ¢ a lei natural. Portanto, o pobre homem esta apegado
a uma mulher por impoténcia. Na verdade, a aversdo esta
surgindo nele, e ¢ essa mesma aversao que o empurra para
o apego. Se a aversdo ndo estivesse surgindo, o apego por
uma mulher nunca surgiria. Apenas analisando um pouco,
ele perceberia que isso ndo ¢ algo pelo qual valha a pena
ter apego. O rei Bharat [imperador dos seis continentes, filho
mais velho do Senhor Rushabhdev, o primeiro Tirthankar
do atual meio ciclo de tempo] tinha mil e trezentas rainhas;
ele pode ter tido apego por elas, mas ndo tinha aversao! O
rei Bharat havia se tornado vitadwesh!

Hoje, porém, digamos que um homem se casa com uma
mulher de pele escura, entdo ele definitivamente desenvolvera
apego por outra mulher de pele clara. [Quando perguntado]
“Ei, vocé! Vocé ja tem uma esposa, ndo tem?” Ele dira:
“Mas ela ndao tem a pele clara!” Entdo, se ndo existissem
mulheres de pele clara, ele desenvolveria algum apego?

Interlocutor: Nao, ndo desenvolveria.

Dadashri: E isso mesmo; a causa principal ¢ a aversao.
A pessoa tem necessidade de uma mulher; esses 6rgaos dos
sentidos sdo tais que, até que se alcance o Gnan, a pessoa
tem necessidade de uma mulher e de todas as outras coisas.

Interlocutor: Nao ha necessidade de tudo isso depois
do Gnan?

Dadashri: Nao ha necessidade de tudo isso depois de
alcancar o Gnan; o que significa que apenas a sexualidade
e os impulsos sexuais em relagdo as mulheres cessam. O
resto, comida e tudo mais, ele precisard até o fim, enquanto
0 corpo estiver vivo.

Filhos, um efeito resultante da aversao praticada na
vida passada

Se vocé ndo tem aversdo pela esposa ou pelos filhos,
entdo o apego nunca surgira.

28



Interlocutor: Como assim? Se ha algo que gostamos,
algo pelo qual temos apego, entdo haveria aversdo por isso?

Dadashri: Ha aversdo de fato; so entdo surge o apego!
O apego nado pode surgir sem aversao.

Interlocutor: Isso significa que primeiro héa aversao?

Dadashri: O apego nunca pode acontecer sem aversao.
A aversdo surge do apego, e o apego surge da aversdo.
Quando vocé da remédio a uma crianga pequena, o que
aconteceria se a crianca cuspisse o remédio e ele caisse
nos seus olhos?

Interlocutor: Entdo surgiria aversao.

Dadashri: Entdo surgiria aversdo. Portanto, se a
aversdo desaparecer primeiro, entdo o apego desaparecera.
No momento, a aversdo desapareceu para Vocé. “Voce”
ndo tem aversdo por ninguém, mas o apego permanecera.
No entanto, ¢ apego de descarga! Quanto a aversdo, nem
mesmo aversdo de descarga permanece.

Interlocutor: Ainda ndo entendo muito bem como
o apego surge da aversdo. No momento em que vejo meu
filho, o apego ¢ a primeira coisa que acontece.

Dadashri: O apego s6 surgird onde houve aversdo,
caso contrario, o apego certamente nao surgird.

Interlocutor: A aversdo teria surgido devido a algum
karma da vida passada?

Dadashri: Esse apego estd surgindo como um efeito
resultante disso. E se vocé tem uma aversao tremenda por
alguém, entdo ele vird até vocé como seu neto para brincar
no seu colo, e vocé lhe dara beijos. Ei, vocé! Por que vocé
estd beijando ele se vocé ndo gostava dele?

Aversao a partir do apego e apego a partir da aversao

A causa do conflito ¢ a aversdo. Quando surge muito
29



apego, comega a se desenvolver a antipatia. A familiaridade
até certo ponto resultard em apego, e se ultrapassar o “ponto
critico” [ponto maximo], resultard em aversdao. Quando a
aversao estd acontecendo, nesse mesmo momento as causas
do apego estdo sendo alimentadas. E, na raiz de tudo isso,
0 apego ¢ a aversdo sao um efeito e agnan (ignorancia do
Ser) ¢ a causa!

Interlocutor: Eu li em uma se¢ao do Aptavani que a
semente da aversao ¢ semeada através do apego, € a semente
do apego ¢ semeada através da aversdo. Por favor, explique
isso um pouco. Como isso acontece?

Dadashri: Por qué? Caso contrario, qual ¢ a sua
opiniao?
Interlocutor: Eu posso entender que a aversdo da

origem ao apego, mas ndo entendo como o apego da origem
a aversao.

Dadashri: O que vocé entende por “aversao gera
apego”?

Interlocutor: Vocé explicou que alguém pode ter dito
[na vida passada]: “Nao quero ver a cara dessa pessoa”, e
entdo essa mesma pessoa nasce como filho dele [nesta vida].

Dadashri: E ele continua beijando-o.

Interlocutor: Entdo isso significa que a aversdo deu
origem ao apego, correto?

Dadashri: Um da origem ao outro e vice-versa. Este
[apego] da origem aquilo [aversdo] e aquilo [aversdo] da
origem a este [apego]. Nenhum dos dois afetard uma pessoa
que € vitaraag.

Interlocutor: Por favor, explique como o apego da
origem a aversao.

30



Dadashri: Vocé pode ter muito apego por alguém, mas
quando isso se torna excessivo, transforma-se em aversao.

Interlocutor: Quando [0 apego] se torna excessivo,
surge a aversao; este ¢ um principio estabelecido (siddhant).
Por favor, explique melhor com um exemplo.

Dadashri: A causa das brigas que acontecem todos
os dias em casa ¢ exatamente essa. O apego ¢ a causa.
Quando se torna excessivo, surge a aversdao. O resultado
do apego diario ¢ a aversao.

Interlocutor: Uma mulher tem muito apego pelo
marido, é por isso que surgem brigas entre eles?

Dadashri: Sim, entdo quando ele sai de casa e ndo
volta na hora certa, ela fica cada vez mais irritada. Nada
acontece a uma pessoa que ¢ vitaraag. Aqueles com grande
apego simplesmente continuam a brigar.

Interlocutor: Isso acontece quando h4 muito apego;
isso ¢ verdade.

Dadashri: Infelizmente, isso também acontece quando
ha menos apego.

4

Interlocutor: Se ¢ menos, entdo ha menos [brigas]
e, com o outro, ha mais [brigas].

Dadashri: Mas isso continua acontecendo com certeza.
Uma pessoa tinha muito apego por seu Unico filho, entdo,
quando ele voltou de Mumbai apos seis meses, quando
seu filho comegou a chamé-lo de “Papai, papai!”, ele
imediatamente o pegou e o abragou com tanta forca que o
bebé ficou esmagado, entdo o bebé mordeu o pai! O excesso
estraga tudo. Devemos aprender o que ¢ normalidade em
todas as coisas. Ao fazer tudo voltar ao normal, a pessoa
se torna vitaraag. Gradualmente, a medida que a pessoa
traz tudo de volta ao normal, Ela se torna vitaraag. Uma
crianga pequena morderia ou ndo em tal caso?

31



Interlocutor: Sim, claro, ela morderia.

Dadashri: O que o pai fez foi apropriado ou o que
a crianca fez foi apropriado?

Interlocutor: A crianga agiu apropriadamente. Sim,
isso esta correto.

Dadashri: Mesmo assim, o mortal continua abragando
a crianga com tanta forga.

Interlocutor: O pai tinha muito apego, e isso fez
com que a crianga sentisse aversao.

Dadashri: Nao, foi porque ocorreu um apego
excessivo que surgiu a aversdo. Entdo, quando a crianca
mordeu o pai, isso despertou aversdao no pai. Ele colocou
a crianga no chao e lhe deu um tapa. Mas mesmo assim,
o pai ndo entende. Ele abragou a crianga ainda mais forte.
Ele simplesmente sente que: “Embora eu tenha demonstrado
muito amor, a crianga me mordeu!”

E assim que o mundo é! As pessoas andam cegamente
na escuriddo [ignorancia]. Mas o que pode ser feito? Entao,
com os “Oculos” [visdo divina como o Ser] que “nds” lhe
demos, caminhe sem pressa e sem correr. Os “Oculos” sdo
bons, ndo sao? “Vocé€” ndo tropega, ndo €?

“No6s” lhe demos explicacdes detalhadas dos pontos
mais sutis que o mundo ainda nem descobriu.

Akram Vignan fez de vocé vitadwesh

Apenas [0 termo] vitaraag foi usado. No entanto,
no momento em que Gnan ¢ dado aqui, a aversdao ¢ a
primeira coisa a desaparecer em todas as pessoas. Mesmo
quando alguém insulta a pessoa [que recebeu Gnan], Ela
ira esclarecer as coisas com essa pessoa com equanimidade,
mas ndo sentird aversdo. “Vocé€” também experimenta isso
até certo ponto? Ou Vocé experimenta isso completamente?

32



Interlocutor: Eu experimento isso constantemente.

Dadashri: Mesmo que alguém lhe lance insultos! Caso
contrario [sem Gnan], qual seria o resultado se alguém lhe
lancasse insultos? O que aconteceria se ele lhe lancasse
insultos? Vocé teria aversao por ele ou apego?

Interlocutor: Eu definitivamente teria aversao por
ele. Mas agora, depois de alcancar este Gnan, Eu ndo sinto
aversao mesmo em uma situacdo em que ¢ provavel que
ela surja.

Dadashri: Se Vocé nao sente aversao mesmo quando
¢ colocado na casa de uma pessoa por quem ¢é provavel
que sinta aversdo, entdo saiba que Vocé€ se tornou digno
de se tornar vitaraag!

Nao faz sentido se Vocé ainda tem aversao em lugares
onde a aversdo normalmente surgiria. A aversao que Vocé
costumava sentir no passado ndo surge mais em nenhum
lugar, nao ¢é?

Interlocutor: Ela surge em um lugar.

Dadashri: Nao ¢ problema se surge em um lugar. Se
esta surgindo em apenas um lugar, entdo entregue-a a “nds”.
A aversdo ndo esta surgindo em nenhum outro lugar, em
nenhum outro lugar neste mundo inteiro, certo? O Unico
lugar onde ela estd surgindo ¢, na verdade, um erro na
Sua visdao, um erro no Seu entendimento. Na realidade, a
aversao nao estd surgindo nem mesmo la. E ela também
ndo surge em nenhum outro lugar, ndo ¢? Portanto, Vocé
ndo tem aversdo em nenhum lugar, tem?

Interlocutor: Nao, ndo surge em nenhum lugar.

Dadashri: Digamos que outras quatro pessoas estao
sentadas com Vocé em um carro, ¢ uma delas diz: “Voltarei
em cinco minutos depois de fazer darshan (visualizagao

33



VOCl um 1 u ) 40, vOCé
devocional de um idolo em um templo)”. Entdo, vocés
quatro sentados no carro insultariam aquele que saiu? O
que Vocé faria?

Interlocutor: Bem, ¢ uma circunstancia que se
apresentou e Eu devo Vé-la. Entdo, nesse caso, a aversdo
certamente nao surgiria.

Dadashri: Nao, mas o que Vocé faria? “Vocé”
resolveria isso com equanimidade? “Voc€” ndo teria aversao
por ele depois, teria? Mesmo que ele voltasse depois de
quinze ou trinta minutos?

Interlocutor: Sim, mesmo assim a aversao nao
surgiria.

Dadashri: “No6s” fizemos de Vocé vitadwesh.

Entdo, que Gnan “nds” estabelecemos em Vocé?
[O tipo de Gnan em que] Sua aversdo desapareceu
completamente. “N6s” ndo obstruimos seu apego. “Nos”
dissemos a vocé: “Coma mangas alphonso, coma polpa de
manga e pao achatado, coma o que quiser. Vista roupas
[bonitas], v4 ao cinema!” Por que “nés” dissemos isso? E
porque Vocé ndo desenvolve nenhuma inimizade por essas
coisas. Como “nds” impedimos Sua aversdo, Voc€ pode
permanecer em saiyam (um estado em que a separacdo ¢
mantida mesmo em meio a raiva, orgulho, manipulacao,
ganancia, apego, aversao e sexualidade expressos dentro do
ser relativo) o dia inteiro. E devido a aversdo que ha falta
de saiyam. Uma pessoa nao pode ter apego o dia inteiro,
ela s6 tem aversao!

Entdo, é assim, se o efeito resultante da aversdo
diminuiu, entdo nao ha problema se o apego existe. “Nos”
libertamos Vocé depois de torna-lo vitadwesh, mas ninguém
vai chama-lo de vitaraag. Mas que nivel Vocé alcangou?
“Vocé€” se tornou vitadwesh. Para Vocé, artadhyan e

34



raudradhyan cessaram. Este artadhyan e raudradhyan sao
aversao. Artadhyan e raudradhyan seriam considerados apego
ou aversao? Na verdade, eles sdo aversdo. Raudradhyan pode
surgir quando ha apego? Quando ha apego, raudradhyan
nao pode surgir naquele momento. Raudradhyan surge onde
ha aversao.

Depois de se tornar vitadwesh, Vocé pode se tornar
vitaraag

“Vocé€” se tornou vitadwesh, mas ainda ndo se tornou
vitaraag! E ai que esse apego ira embora. Agora, como
esse apego vai embora? E assim: Vocé definitivamente vai
deixar ir o que ¢ amargo e vai deixar ir a aversao pelo que
¢ amargo. Mas vai levar tempo para Vocé€ deixar ir o que
¢ “doce” [agradavel] e também vai levar tempo para que
o apego que Vocé tem por isso va embora. Todo mundo
sabe como deixar ir o amargo, mas ¢ o doce?

Interlocutor: E verdade, leva muito tempo para fazer
1sso.

Dadashri: E por isso que “n6s” dizemos: “Vocé se
libertou do amargo. Esse era realmente o maior perigo, o
da aversdo.”

Interlocutor: Entdo, isso surgiu fundamentalmente
da aversao?

Dadashri: Tudo isso surgiu fundamentalmente da
aversdo. E, além disso, tudo isso surgiu da vinganca. Portanto,
Seu trabalho espiritual estard concluido se houver paz e
harmonia. Caso contrario, enquanto a vinganga prevalecer,
ela o vinculara. Se as pessoas do mundo compreendessem
apenas este ponto dos vinte e quatro Senhores Tirthankar,
entdo o mundo alcangaria a salvagdo. Apenas este Uinico
ponto dos vinte e quatro Senhores Tirthankar: “Torne-se
vitadwesh!”

35



Interlocutor: E um ponto muito importante.

Dadashri: Sim, ¢ um ponto muito profundo, raramente
tal ponto surge. Vitadwesh e vitaraag! Na verdade, o mundo
nem sequer ouviu a palavra vitadwesh!

Interlocutor: E mesmo que algo parta, ¢ a aversao
que parte primeiro, ¢ depois parte o apego.

Dadashri: Sim. A aversdo sai primeiro. A aversao
realmente tem que sair primeiro. Se a aversdo ndo sair,
entdo a libertacdo (moksha) ndo pode acontecer. Entdo, ndo
importa do quanto de apego a pessoa se livre, ela ainda
ndo chegard a lugar nenhum.

Depois de se tornar vitadwesh, o que resta ¢ a descarga
do apego

Interlocutor: “Se ha apego, entdo a aversao surgira.
O apego ¢ uma fase (paryay) da ganancia, e ¢ o ultimo a
partir. E por isso que é possivel que alguém tenha apego,
mas nao aversao. No entanto, onde nao ha apego, também
ndo ha aversdao. O apego ¢ a coisa principal; com sua
destruicao, alcanca-se o estado absoluto como o Ser, ou

seja, alcanga-se a libertacdo. Por favor, explique isso.

Dadashri: A natureza inerente (swabhaav) da aversao
¢ amarga, portanto, a pessoa se liberta da inten¢do amarga,
enquanto a outra [0 apego], sendo doce, permanece. A
aversdo ¢ amarga, nao ¢ apreciada, mas agora que entrou
dentro de nos, o que podemos fazer? No entanto, a aversao
val embora quando Gnan ¢ alcangado ou quando ha uma
mudanga na crenga, quando a crenca de “Eu sou a Alma”
se estabelece. Quando essa crenca ¢ alcangada, a aversao
vai embora. Isso porque ela ¢ amarga. Se fosse doce, entdo
este [ser relativo] ndo permitiria que ela fosse emboral!
Portanto, o apego permanece até o fim.

Interlocutor: Dada, quando vocé d& Gnan, do apego
36



e da aversdo que estdo presentes, a aversdo vai embora
naquele exato momento. Por que isso acontece?

Dadashri: A aversdo vai embora primeiro, porque
o karma de demérito (paap) ¢ destruido. Entdo, apenas o
apego permanece, que gradualmente se desgasta e, também,
estd na forma de descarga, ndo na forma de carga. Ele se
reduz gradualmente e, finalmente, a pessoa ¢ chamada de
vitaraag. “Ela” ¢ considerada vitaraag quando até mesmo
0 apego vai embora.

Interlocutor: Dada, se o apego estd apenas na forma
de descarga, entdo a aversao também permanece na forma
de descarga ou nao?

Dadashri: Nao, a aversao definitivamente desaparece.
Um novo karma seria vinculado se a aversdo estivesse
presente. Enquanto a aversao existir, surgirdo preocupagoes.
No entanto, aqui, nem mesmo uma unica preocupagao surge.
A razdo para isso ¢ que a aversdo ¢ destruida no primeiro
dia [ao alcancar o Gnan].

Interlocutor: Nao no primeiro dia, ela ¢ destruida
naquele exato instante.

Dadashri: Entdo, Ele se torna jeetendriya jina (Aquele
que tem o Conhecimento do Ser, portanto, Ele ndo ¢ mais
o dono dos cinco 6rgdos dos sentidos ou dos prazeres
derivados deles) naquele mesmo instante. Um jeetendriya
jina conquistou de fato todos os orgdos dos sentidos, ¢
por isso que isso acontece para Ele naquele instante. “Ele”
se torna vitadwesh. “Ele” conquista todos os orgdos dos
sentidos.

Interlocutor: Mas a aversao permanece como descarga
ou nao?
Dadashri: Nao.
37



Interlocutor: Ela ndo permanece. Eu sinto que nao
resta nenhuma inimizade em relagdo aqueles por quem eu
tinha inimizade anteriormente.

Dadashri: Ela ndao permanece de forma alguma.
“Voce€” se tornou vitadwesh.

Interlocutor: Minha aversao se foi, mas o que Eu
devo fazer para que a aversdo da outra pessoa também va
embora?

Dadashri: Continue fazendo pratikraman. O apego
surgiu da aversao, ambos tém uma relagdo de causa e efeito.
Portanto, como a aversdo nao esta surgindo, toda a causa
cessou; [A pessoa se tornou] vitadwesh!

Interlocutor: Mas, Dada, o apego ainda permanece.
Se alguém tem esposa, filhos, escritorio, negocios, entdo
o apego ainda permanece, ndo ¢? Esse apego ¢ na forma
de descarga?

Dadashri: Esse apego ¢ na forma de descarga. Quando
¢ que ¢ realmente considerado apego? Quando estd na
forma de carga, quando se tem a consciéncia de que “Eu
sou Chandubhai”. E ai que ¢ realmente considerado apego.
Mas quando ha consciéncia de “Eu sou Alma pura”, nesse
momento, ndo ¢ realmente apego. E na forma de descarga.

Aquele que parou de atacar os outros tornou-se Deus!

E chamado de dharma (religido) quando o apego ¢ a
aversdo ndo ocorrem sob nenhuma circunstancia. Nao ha
problema se o apego acontecer, mas a aversao nunca deve
surgir. No entanto, as pessoas [aquelas que ndo receberam
Gnan] revidam.

Apenas certifique-se de que nenhuma [intengdo de]
atacar [os outros] esteja surgindo. E quando vocé sentir isso,
venha a “no6s” e diga: “Eu continuo tendo pensamentos de

38



atacar”. Deixe esses pensamentos virem, mas esses ataques
ndo sdo Seus, sd0? Se Vocé responder: “Nao, ndo sio”,
entdo nao ha problema.

As escrituras dizem que se Vocé ndo tem a intengdo
(bhaav) de atacar ninguém, entdo Vocé ¢ realmente o Senhor
Mahavir. No momento em que parei de atacar os outros,
passei a me considerar o Senhor Mahavir; s6 que nao
dizia isso abertamente. Deve ser a mesma coisa de que o
Senhor falou; entdo agora nao preciso mais procurar nada.
V4 encontrar-me um homem neste mundo cujos ataques
tenham cessado; nunca havera um. E justamente por causa
desse “eu sou”, “para mim” e “meu” que a pessoa ndo
consegue progredir. Quando esse “eu sou” desaparecer,
todos os problemas terrenos desaparecerao.

A conta karmica do sofrimento experimentado devido
a0 apego e a aversao

Interlocutor: “Em tudo aquilo a que alguém tem
apego, ele terd que experimentar [sofrer] aversdo nessa
mesma coisa mais tarde. E em tudo aquilo a que alguém
tem aversao, ele terd que experimentar [sofrer] apego nisso
mais tarde.” Por favor, explique este aforismo (sutra).

Dadashri: O apego nunca pode surgir sem uma razao.
O apego surge quando alguém experimenta algum tipo de
golpe. Se alguém deixa de falar com seu amigo devido a
algum desentendimento, e eles ndo se falam por seis meses
a um ano, entdo surge um apego tremendo entre eles. Entao,
quando eles comecam a se falar novamente, os mortais se
abragam! Agora, eles haviam parado de falar um com o
outro por causa da aversdo, mas o apego que surgiu dessa
aversao aumentou a tal ponto que, no final, eles acabaram se
abracando, e tanta concordancia e unidade se desenvolveram
em sua amizade que vocé nem consegue imaginar! E assim
que o mundo inteiro funciona.

39



A atragdo (aakarshan) ocorre apenas onde vocé
tem uma conta karmica. O que é apego? E quando vocé
alegremente se permite ser atraido. E qual € a razdo pela
qual isso ndo é [considerado] apego? E porque, mesmo que
Vocé nao deseje, a atragdo acontece. Isso acontece ou nao?

Interlocutor: Sim, acontece.

Dadashri: Entdo ndo pode ser considerado apego.
No apego, as coisas acontecem de acordo com os desejos
de alguém. Agora, porém, ndo ¢ o Seu desejo. Depois que
“nds” transmitimos este Gnan, todas essas pessoas t€ém uma
esposa, mas agora isso deve ser sem o desejo de alguém;
apenas na medida da atragao!

A aversdo ¢ repulsa (vikarshan) e o apego ¢ atragdo
(aakarshan). A atragdo e a repulsa continuam a surgir,
essa ¢ a natureza inerente do pudgal (matéria inanimada).
A natureza inerente do Ser ndo ¢ assim. Para reduzir o
apego ¢ a aversdo, ¢ preciso compreender a Ciéncia dos
Senhores vitaraag.

Vitaraagata alcancado através do Purusharth das Agnas

Interlocutor: Vitaraagata (um estado em que ha
auséncia total de apego e aversdao) ¢ um estado alcangado
através do Atma Purusharth (o verdadeiro esforco espiritual
para progredir como o Ser; também conhecido como
Purusharth) ou ¢ parte da criacdo da natureza?

Dadashri: E um estado alcancado através do Atma
Purusharth. Nao ¢é parte da criagdo da natureza. Como parte
da criagdo da natureza, crescem limdes, goiabas, romas,
mas nao vitaraagata. Voc€ nao encontrard em lugar algum
uma arvore de vitaraagata que dé frutos exatamente assim.

Interlocutor: O que eu quis dizer com criagdo da
natureza ¢ que surge uma circunstancia em que nos tornamos
vitaraag, ou s6 podemos nos tornar vitaraag através do
Purusharth?

40



Dadashri: Nao, a criagdo da natureza nao tem
nenhuma conexao com isso. Vitaraagata nao pode surgir
sem Purusharth. Isso porque, depois que prakruti (complexo
nao-Ser) e Purush (Ser) se separam, o tanto que Vocé
mantém de Purusharth seguindo as Agnas (cinco principios
que preservam a consciéncia como o Ser em Akram Vignan),
vitaraagata surge nessa medida. Mais ainda, ndo ¢ possivel
fazer Atma Purusharth sem a separacao da prakruti e do
Ser. O outro purusharth (esfor¢o no relativo) que as pessoas
do mundo fazem ¢ um esfor¢o ilusorio.

Deve-se compreender a demarcagdo entre o Ser (Atma)
e o0 ndo-Ser (anatma) a partir do Gnani Purush. “Suas”
explicagdes sdo validas em todos os trés periodos de tempo.
Mesmo depois de um milhdo de anos, a iluminacdo [do
Conhecimento] permanece a mesma. A partir do momento
em que a pessoa encontra o Gnani Purush, Ela se torna
vitadwesh. Depois disso, a medida que os “arquivos” [termo
especial de Dadashri para contas kdrmicas que afastam a
pessoa do Ser e a levam para a vida terrena] sdo apagados,
Ela comeca a se tornar vitaraag e, assim que todos os
“arquivos” sdo apagados, Ela se torna vitaraag. O Gnani
Purush ¢ completamente vitaraag. Pode faltar um ou dois
graus, mas, fora isso, Ele ¢ completamente vitaraag!

A medida que vitaraagata aumenta, a pessoa se liberta
do apego e da aversdo nessa mesma medida e comeca a
compreender o que ¢ a libertacdo nessa medida; o estado
completo comeca a surgir. [“Aquele” que tem] Vitaraagata
absoluto ¢ conhecido como Deus. Quando Alguém V¢ e
Conhece, mas o apego € a aversao nao surgem, isso €
chamado de vitaraag Charitra (Conduta como o Ser que
¢ livre de apego e aversdo)! Quem pode impedir Aquele
que apenas deseja se tornar vitaraag? Quem pode impedir
Aquele que ndo se envolve em apego ou aversao?

41



A pessoa se torna vitadwesh imediatamente apds
alcancar Gnan

Interlocutor: Esses Senhores vitaraag, Eles ndo tém
nenhum apego, mas nds temos apego por vocg.

Dadashri: Nao ha problema com o apego que Vocés
tém por mim.

Interlocutor: E por isso que sentimos vontade de
vir aqui.

Dadashri: “Vocés” definitivamente teriam apego por
mim.

Interlocutor: Entdo, o que significa ser vitaraag?

Dadashri: Vitaraag significa, bem, se Vocé quer se
referir a um Vitaraag no sentido verdadeiro, entdo Vocé deve
dizer “vitaraag e [vitldwesh”. Mas por que as pessoas se
referem aos Vitaraag como vitaraag [apenas]? A resposta €
que quando Eles alcangam a consciéncia desperta (jagruti)
como o Ser, quando alcangam samyak Darshan (a crenca
correta de “Eu sou Alma pura”), ou seja, quando alcancam
kshayak samyak Darshan (a convicgdo permanente da
crenga correta, “Eu sou Alma pura”), nesse momento Eles
se tornam vitadwesh com certeza. Quando “nds” lhe damos
Gnan, Vocé se torna vitadwesh, o que significa que a coisa
chamada aversdo dentro de Vocé chega ao fim.

A aversdo chega ao fim. E por isso que, quando
a raiva surge, Voc€ ndo gosta disso. Se surge desprezo
(tiraskaar) por alguém, Vocé€ ndo gosta disso. Tudo isso
que ¢ considerado aversdo, que ¢ considerado desprezo,
nada disso permanece [dentro de Vocé]. Portanto, Vocé
definitivamente se tornou vitadwesh.

Prashasta raag é a causa de vitaraagata

O efeito do apego ¢ um estado de inconsciéncia
42



densa, e o efeito da aversao ¢ o medo. Quando esses dois
desaparecem, a pessoa se torna vitaraag. Nao ¢ possivel se
tornar vitaraag antes disso. Nossos mahatmas (aqueles que
receberam a Autorrealizagdo através do Gnan Vidhi) estao
se preparando para se tornarem vitaraag. Se alguém lhes
perguntar: “Vocés se tornaram um pouco vitaraag?”, eles
responderdo: “Sim, definitivamente nos tornamos. Nos nos
tornamos vitadwesh.”

Agora eles precisam se tornar vitaraag. Dos dois
[liberdade do apego e da aversdo], um foi alcangado.
Alguém pode perguntar: “Depois de se tornar vitadwesh,
onde permanece o apego?” A resposta € que, entdo, o
apego surge pelo Gnani. O apego pelo Gnani surge, para
os mahatmas; o apego que costumava existir pelas coisas
terrenas desapareceu e agora se estabeleceu aqui. Mas esse
apego ¢ referido como prashasta raag (o apego que levara
a libertagdo). Esse prashasta raag ¢ a causa do vitaraagata
(um estado de completa auséncia de apego e aversdo). Este
¢ 0 Unico apego que torna alguém vitaraag. Surgiu em Vocé
algum apego por todos esses mahatmas ou nao?

Interlocutor: Sim, surgiu.

Dadashri: O apego que surge pelo Gnani Purush,
pelos mahatmas, ¢ considerado um apego benéfico. Qual
¢ o fruto do prashasta raag? E a liberdade do apego e da
aversdo. Ele realmente dara esse fruto. Isso acontecerd por
si s0, Voc€ nao precisa fazer mais nada. Ele certamente
produzird esse fruto. Digamos que vocé plantou uma
semente, plantou uma semente de milho, regou-a e fez
tudo o mais, entdo a espiga de milho ndo brota por si s
ou vocé precisa entrar para fazé-la brotar?

Prashasta raag ¢ o apego que liberta Vocé de todo
o sofrimento. E o apego que elimina todos os sofrimentos,
os sofrimentos terrenos. Entdo, Vocé se tornou livre da

43



aversao, mas Seu apego ainda ndo se foi. Esse apego que
estd preso em todos os lugares, ele sai de 14 e se instala
em mim [0 Gnani Purush]. Aquele outro apego agora ¢
doloroso. Entdo, alguém pode perguntar: “E o apego que ¢
em relagdo a Dada?” Isso ¢ realmente considerado prashasta
raag. O tipo de apego que ¢ a causa direta da libertagao!
E ¢ bom que o apego se estabelega no Gnani Purush, nao
¢? Entdo todos os problemas acabarao!

E Krupaludev [um Gnani Autorrealizado que viveu
entre 1867-1901, também conhecido como Shrimad
Rajchandra] ajudou a verificar isso afirmando: “O Sat Purush
(o Gnani, o Autorrealizado) ¢ de fato o seu Ser.” Assim,

essa “adgua” também estd correndo nessa mesma diregdo!
Todas as afirmac¢des coincidem!

Prashasta raag ¢é a propria libertacio nesta era do ciclo
de tempo

[“Aquele” que tem] Este prashasta raag é considerado
vitadwesh, mas ndo vitaraag. “Ele” torna-se vitaraag depois
que este prashasta raag também desaparece. Prashasta raag
¢ realmente muito benéfico nesta era do ciclo de tempo.
Se este prashasta raag permanecer, entdo saiba que Vocé
alcancou a libertacao, porque este apego destréi todos os
outros tipos de apego. Este apego destrdi todos os prazeres
terrenos externos; destroi todos os outros apegos. E por
i1sso que, se este prashasta raag surgir, considere-o como
libertacao para esta era do ciclo de tempo.

Interlocutor: Qual ¢ a fun¢do do prashasta raag?

Dadashri: Prashasta raag remove o apego em outros
lugares, remove o apego de todas as coisas temporarias e,
quando o apego se estabelece onde o elemento eterno se
manifestou, ou seja, quando o apego se estabelece no Grani
Purush, tudo se resolve muito rapidamente.

44



O prashasta raag se estabelece e, depois que esse
apego se estabelece, ele precisa ser removido. E preciso
remové-lo depois que ele foi estabelecido. [Assim como]
Vocé tem que acender o fogdo e, depois de terminar de
cozinhar, tem que apagar o fogo. Vocé nao tem que apagar
o fogo depois de terminar de cozinhar?

Interlocutor: Deve ser apagado.

Dadashri: Entdo, alguém pode perguntar: “Se vocé
tem que apaga-lo, por que vocé o acende?” Como o
prashasta raag foi estabelecido, ele tem que ser removido.
O seu ainda nao foi estabelecido; vocé tem que estabelecé-
lo. Uma vez estabelecido, esse apego externo [terreno] ira
parar; ele chegara ao fim! Depois disso, uma vez que o
prashasta raag tenha sido estabelecido, isso também precisa
ser removido, tem que ser retirado. E entdo, a solucdo
permanente [libertagdo final] acontecera.

Prashasta raag ¢ o maior de todos

Interlocutor: Nos temos muitos sentimentos e afeto
por vocé. Entdo, se ficarmos loucos por vocé, a principal
coisa que devemos adquirir serd deixada de lado, certo?

Dadashri: Nao, ndo. Nao ¢ que Vocé esteja ficando
louco. “Vocé” ¢ o Ser, entdo, se esse tipo de loucura se
desenvolvesse, Vocé, como o Ser, ndo perceberia isso?

Interlocutor: Mas, entdo, por que isso aconteceu com
Gautam Swami [o principal discipulo do Senhor Mahavir]?

Dadashri: Isso aconteceu, e por causa disso o Gnan
pode ficar parado, mas nao vai desaparecer. O Gnan fica
parado, mas isso é considerado como prashasta raag. Qual
¢ o fruto do prashasta raag? Um estado livre de apego e
aversdo. Enquanto que o resultado do apego na vida terrena
€ 0 apego e a aversao.

45



Entdo, que apego permanece depois que alguém se
torna vitadwesh? E o prashasta raag que permanece. O
apego que ¢ a causa direta da libertagdo. Nao ha nem
mesmo uma gota de apego terreno nele.

Interlocutor: O prashasta raag desaparece
naturalmente?

Dadashri: Nao ha problema algum com isso. Mesmo
que o prashasta raag nao desapareca, ndo ha problema,
porque ele s6 descansard depois de lhe trazer a libertacao.
Portanto, ndo had necessidade de se preocupar com isso.
Prashasta raag, o tipo que Gautam Swami tinha pelo
Senhor Mahavir. Se nao for agora, entdo o prashasta raag se
dissolvera por si mesmo depois de um tempo, ele continua
a se dissolver.

Interlocutor: Mas foi isso que impediu a libertagao
de Gautam Swami.

Dadashri: Como isso pode ser considerado um
impedimento? A libertagdo pode acontecer depois de seis
ou doze anos, pode acontecer depois de quinze anos, ou
pode acontecer na proxima vida. Nao ha nada a temer sobre
prashasta raag, o perigo reside neste apego terreno. Nao
importa quanto prashasta raag exista, ndo ha necessidade
de temé-lo.

Interlocutor: Keval Gnan (Conhecimento Absoluto)
ndo pode se manifestar com prashasta raag, pode?

Dadashri: Qual ¢ a pressa para keval Gnan? Diga:
“Venha se quiser.” E assim, estamos sentados no trem [da
libertacao]. Keval Gnan ¢é a estagao final. Ele vird por si
mesmo. Qual ¢ a pressa? Keval Gnan esta quase em Suas
maos. Ele pode realmente ser referido como keval Gnan
a partir do momento em que Vocé alcanga a experiéncia
clara e distinta do Ser (spashta vedan).

46



Interlocutor: Se nao keval Gnan, mas Gnan fica
obstruido, ndo é?

Dadashri: Nao, Gnan nao fica obstruido de forma
alguma. Pelo contrario, o Gnan aumenta. A quem isso
acontece? Suponha que uma pessoa muito envolvida na vida
terrena obtenha esse Gnan, entdo esses envolvimentos sdo
limpos e Seu foco fica exclusivamente no Gnani. Isso ndo
acontece com todos. Se alguém estd muito arraigado na vida
terrena, se seu chit (a faculdade interior do conhecimento
e da visdo) ficou preso em muitos lugares na vida terrena,
entdo, quando seu chit fica preso aqui [no Gnani], ele se
desprende de todos os outros lugares. Isso ndo ¢ prejudicial.
Isso ¢ conhecido como prashasta raag. Esse apego ndo
surge com frequéncia, mas, quando surge, faz grandes coisas.

Interlocutor: Além do prashasta raag, o paudgalik
raag (apego terreno, apego relacionado ao complexo do
nao-Ser) pode surgir em relacdo ao Gnani?

Dadashri: Paudgalik raag sempre se desprendera.
Esse apego fica preso através do pudgal (complexo ndo-Ser),
mas mais tarde se desprende e, eventualmente, permanece
apenas como prashasta raag. Isso ja aconteceu, ja aconteceu
antes! Nao ¢ algo novo.

Prashasta raag surge, mas eventualmente a pessoa
se liberta de tudo através dele. Onde quer que haja
emaranhamentos, todos eles sdo resolvidos, e o apego
converge para um uUnico lugar. E por isso que as pessoas
consideram prashasta raag como a melhor ferramenta. Todos
os outros emaranhamentos sdo resolvidos através disso.

Aquilo que nunca pode ser esquecido ¢ prashasta raag

Primeiro, a pessoa se torna vitadwesh, depois se torna
vitaraag. Depois que surge [o estado de] vitadwesh, apenas
0 apego permanece. A natureza inerente do apego ¢ tal que

47



ele certamente desaparece mais tarde. Isso ocorre porque,
quando o apego finalmente se destaca do pudgal (complexo
nao-Ser), ele se estabelece sobre o Gnani Purush. Mas como
¢ esse apego? E prashasta raag. E o apego pelo Gnani,
que lhe deu o Gnan (Conhecimento do Ser), ou apego pelas
escrituras que lhe foram mostradas. Portanto, o apego que
permanece pelas ferramentas relacionadas com [alcancar]
o Ser ¢ chamado prashasta raag. E a medida que esse
apego diminui gradualmente e finalmente chega ao fim, a
pessoa torna-se vitaraag. Mais cedo ou mais tarde, Vocé
definitivamente terd que se livrar até mesmo do apego que se
estabelece sobre o Gnani Purush e todas [essas ferramentas
para alcancgar a libertagdo], nao é?

Interlocutor: Se ha apego, entdo ha aversdo, nao ¢
esse o caso?

Dadashri: Se for paudgalik raag (apego terreno),
entdo ha aversdo. Considerando que isso ¢ chamado de
prashasta raag, entdo ndo ha aversdo. Prashasta raag nao
¢ caracterizado pela aversdo. Esse apego ¢ um tipo notavel
de apego, e ¢ esse mesmo apego que leva a libertagdo.
“Ele” tem prashasta raag pelo Gnani Purush.

Interlocutor: Por favor, explique o significado da
palavra “prashasta raag”.

Dadashri: E um tipo de apego muito exaltado. E um
tipo de apego que ndo causa vinculo karmico. O tipo de
apego que nao resulta em escraviddo. Todos os outros tipos
de apego causam escraviddo, enquanto este apego resulta
em libertacao.

Interlocutor: Isso ndo ¢ apego; isso ¢ amor puro
(prem).
Dadashri: E amor puro, mas ¢é referido como prashasta
raag. Se 1sso surge, entdo ¢ mais do que suficiente. Quando
48



Dada ¢ constantemente lembrado, isso € prashasta raag.
Isso acontece com alguém, em que Vocé ndo esquece Dada
de forma alguma? Deixe-me ver, levante a mao. Um, dois,
trés... acontece com todos! Uau! “Ele” ndo ¢ esquecido nem
por um segundo. Nao esquecer Dada ¢ equivalente a nao
esquecer o Ser, porque o Gnani Purush é verdadeiramente
o Seu proprio Ser.

Interlocutor: Se eu ndo venho aqui para encontré-lo,
sinto como se algo estivesse faltando.

Dadashri: Enquanto Vocé ndo tiver a experiéncia
clara e distinta do Seu proprio Ser, o Gnani Purush, Ele
mesmo € o Seu proprio Ser, € se Voc€ permanecer em
estreita proximidade com Ele, entdo Vocé alcancard tudo.
E muito simples, ndo é? Néo é dificil.

Vocé se tornou vitadwesh, mas ainda precisa se tornar
vitaraag

O tipo de amor puro que o mundo nunca viu antes,
esse amor se manifestou aqui [dentro do Gnani]. Isso
porque os outros em quem esse amor puro poderia ter se
manifestado eram absolutamente vitaraag e, portanto, esse
amor puro nao era visivel. Como “nés” ficamos aquém [em
alcangar keval Gnan], o amor puro permaneceu [visivel] e
0 vitaraagata completo ndo surgiu.

Interlocutor: Vocé disse que “‘N6s’ nos tornamos
a personificagdo do amor puro (prem swaroop), mas o
vitaraagata completo ndo se manifestou”. Vocé poderia
explicar o que isso significa?

Dadashri: O que significa amor puro? Quando Sua
intencdo interior ndo se corrompe por ninguém, nem mesmo
um pouco; isso ¢ conhecido como amor puro. Significa
vitaraagata completo, que em si € considerado amor puro.

49



Interlocutor: Entdo, onde estd o amor puro? Em que
estado aqui ele pode ser considerado amor puro?

Dadashri: Bem, amor puro significa que, o tanto que
alguém se torna vitaraag, esse tanto de amor puro surgira.
Para Aquele que ¢ completamente vitaraag, Ele terd amor
puro completo! Todos Vocés [mahatmas] ja se tornaram
vitadwesh. Agora, a medida que Vocés gradualmente
comegam a se tornar vitaraag em todas as questdes, 0 amor
puro comegara a surgir.

Interlocutor: Entdo, Eu me tornei vitadwesh, mas Eu
sou incapaz de me tornar vitaraag.

Dadashri: “Vocé” se tornou vitadwesh, mas nao
se tornou vitaraag. ‘“Voc€” agora se tornara vitaraag na
“nossa” presenga. Entdo, agora, todo o apego que Vocé
tinha no momento em que se tornou vitadwesh, todo esse
apego se estabeleceu em “nds” e, em seguida, também se
estabeleceu em ‘“nossa” fala. Consequentemente, as cinco
Agnas ndo precisam ser relembradas, elas sdo relembradas
automaticamente. Dessa forma, Seu apego foi desviado. O
apego que estava em todos os outros lugares foi transferido

para ca.

Interlocutor: Esse nosso apego que foi desviado e
se estabeleceu em vocé...

Dadashri: Isso € prashasta raag. Esse prashasta raag
¢ a causa direta para se tornar vitaraag. E a causa para qué?
E a causa para qual karma? E a causa direta para se tornar
vitaraag. Nao ha outra maneira. Nao ha nenhum proposito
terreno em prashasta raag. Portanto, ele leva diretamente
a alcangar vitaraagata.

Como e quando vitaraagata se manifesta?

Interlocutor: Para nos, mahatmas, quando vitaraagata
se manifestarda completamente?

50



Dadashri: Se vocé esta escrevendo os numeros de
um a cem, o cem aparece imediatamente?

Interlocutor: Nao, nao aparece.

Dadashri: Entdo, depois de escrever o numero vinte,
vocé tem que ver se € capaz de escrever os nimeros vinte e
um, vinte e dois, vinte e trés, vinte e quatro ou ndo. Dessa
forma, ficard completo. Essa [progressdo] em si levara a
conclusdo. “Vocé” ndo precisa completd-la. Essa velocidade
[progressdo] em si mesma trard a conclusao.

Primeiro, veja como vocé pode diminuir o apego e
a aversao [descarga]. Entdo, agora a crenga errada mudou
para a correta [de “Eu sou Chandubhai” para “Eu sou
Alma pura”], agora a visdo se voltou para “como aumentar
vitaraagata, como tornar isso absoluto”. Anteriormente,
a visdo era voltada para diminuir o apego e a aversdo.
Nao estd o mundo inteiro trabalhando duro em vao para
diminuir o apego e a aversao? Durante todo o dia, ndo ha
nada além de wupadhi (problemas induzidos externamente
e o sofrimento resultante), nada além de preocupagdes;
existem os trés terriveis infernos flamejantes da angustia
mental, fisica e emocional!

Que tipo incrivel de vitaraagata Vocé€s [mahatmas]
tétm! Um pouco de vitaraagata, apenas uma fracdo, mas
ainda ¢ vitaraagata. Isso pode ser considerado como a
dissipagdo completa do apego e da aversdo! Apenas uma
fracdo de vitaraagata dissipa completamente o ponto de
contato (ras) do apego e da aversdo interior. Pode parecer
externamente como apego € aversao, mas nao ha ponto de
contato (ras) interior. Basta olhar para este vitaraagata!

Interlocutor: Quando e como os mahatmas alcangarao
0 vitaraagata que vocé tem?

Dadashri: Na medida em que Vocé permanecer em
51



contato comigo, esse tanto... Nao ¢ algo que se aprende
memorizando, ¢ algo que se aprende observando.

As pessoas olham nos olhos. Por que as pessoas, por
que todos olham nos olhos? Alguém dird: “Tudo, todas as
intengdes internas podem ser lidas nos olhos! Eu posso
saber quais sdo as inten¢des internas da outra pessoa’.
Dessa forma, as pessoas passam a entender que “Esse
homem nao deve ser autorizado a entrar na casa. Seus olhos
transmitem que ele ndo tem intencdes adequadas e boas”.
Da mesma forma, vitaraagata pode ser visto nos olhos do
Gnani; vocé ndo verad apego ou aversao a nada em Seus
olhos. N@o ha nenhum motivo oculto de qualquer tipo. Nao
h4a mendicancia por dinheiro ou qualquer outra coisa; ha
apenas vitaraagata. A medida que se continua a observar
esse vitaraagata, aprende-se. Nao ha nada mais do que isso.

Deixe-me dar um exemplo disso nos negdcios. Certa
vez, eu disse a um homem: “Qual é a necessidade de
fazer mais alguma coisa em relagdo a esse problema? Vocé
realmente perdeu muito tempo com uma coisa tao pequena!”
Ele respondeu: “Mas ninguém nunca me mostrou como fazer,
sendo eu teria feito rapidamente”. Entdo, um dia, mostrei a
ele como fazer. E, no dia seguinte, ele fez ¢ me mostrou.
Caso contrario, ele ndo teria conseguido fazer isso em dois
meses. Entdo, mostrei a ele a técnica necessaria para isso.
Ele também aprendeu a técnica e comegou a usa-la. Assim,
nada sera alcancado através do [conhecimento] tedrico, cle
tera que ser aplicado na pratica. O tedrico € apenas para
compreensao.

O que significa “na pratica”? “Na pratica” significa
observar o Gnani Purush, entrar em contato com Ele, e tudo
pode ser alcangado, pode ser alcangado facilmente. E s6 que
vocé nao tem em desdobramento o karma oportuno [de estar
perto de mim]; caso contrario, digamos que uma pessoa
tivesse vindo me repreender e vocé tivesse a oportunidade
de me observar, entdo vocé realmente teria gostado disso!

52



No momento em que “eu” e “meu” partem, a pessoa
se torna vitaraag

Enquanto vocé esta caminhando na rua agora, digamos
que alguém lhe diga: “Vocé€ ¢ inutil, vocé ¢ um ladrao,
vocé ¢ um malandro”, se a pessoa lhe dirige tais insultos
e vitaraagata prevalece dentro de Vocé, entdo saiba que,
no que diz respeito a esse assunto, Vocé se tornou Deus
nessa medida. O tanto de assuntos que Vocé venceu, nessa
mesma medida Vocé se tornou Deus, e quando Vocé vencer
o mundo, Vocé se tornara Deus plenamente, absolutamente.
Depois disso, ndo havera mais matbhed (divisao devido a
diferencas de opinido) com ninguém. “Vocé€” sera capaz
de conversar e fazer tudo isso, [mas] o apego e a aversao
ndo surgirdo. Liberte o corpo [para agir de acordo com o
karma que se desenrola]. Assim como, uma vez que um
pido ¢ girado, ele continua girando por conta propria; ¢
preciso soltd-lo. Assim, o apego e a aversdao ndo surgem,
nao é mesmo? Como “eu sou” e “meu” se foram, isso
significa que o apego e a aversdo se foram. No momento
em que “eu sou” e “meu” partem, Vocé se torna vitadwesh.
Depois disso, a medida que Vocé limpa os “arquivos” com
equanimidade, Vocé se torna vitaraag.

Interlocutor: O que significa “liberte o corpo™?

Dadashri: Uma vez que o pido ¢ lancado, entdo, de
qualquer maneira que ele gire, isso ¢ aceito como correto.
Depois disso, nao hd necessidade de enrolar a corda
novamente. O “pido” girard entdo para um lado e para outro,
ele até saltara e depois se estabilizara em um lugar. Entao,
ele se moverd novamente para um lado e para outro. Da
mesma forma, Vocé Sabe que ele [Chandubhai] estd indo
para o hospital; e agora ele voltou do hospital e estd bem.
“Voce” Sabe que um momento critico de provavel morte
prematura passou, nao €?

Interlocutor: E entdo ele pode “girar” um pouco na
direcdo errada também.

53



Dadashri: Sim, ele pode até “girar” na direcao errada.
Nao ha como saber com o piao!

Interlocutor: De qualquer maneira que alguém possa

se libertar do apego e da aversdo, esse ¢ o caminho dos
Senhores vitaraag.

Dadashri: Nao ter nem um pouco de apego e ndo
ter nem um pouco de aversdo. Isso ndo vai acontecer de
uma vez so0. No entanto, ao nutrir essa intencao (bhaavna),
eles vao desaparecer gradualmente. Mas isso sé se a pessoa
tiver alcangado Gnan; caso contrario, 1Sso nao vai acontecer,
ndo pode acontecer nem mesmo em um milhdo de vidas.

O que este pudgal (matéria inanimada carregada;
parmanu carregado, impuro) esta dizendo ¢: “Nao pense
que so6 porque Voc€ se tornou uma Alma pura, Vocé se
tornou livre agora. Vocé nos manchou, entdo agora Vocé
tem que nos tornar puros, entdo Vocé estard livre e nos
também.” Entdo, Vocé pergunta: “Como posso liberta-los?”
A resposta é: “Apenas continue Vendo tudo o que estamos
fazendo. Nao interfira de forma alguma. Apenas continue
Vendo sem apego e aversdo.”

Interlocutor: Entdo, Eu tenho que continuar Vendo
sem apego e aversao?

Dadashri: [O pudgal dira:] “Continue Vendo, isso ¢
tudo! Com isso, nos tornaremos livres. Fomos manchados
por causa do apego e da aversdo, por causa do seu apego
e aversdo; e com o Seu vitaraagata, seremos libertados!”
O parmanu se tornard puro.

E por isso que este Akram Vignan é tal que nio
coloca a mao em nada externo ao Ser. Pelo contrario, ele
diz: ““Vocé’ entra em Seu proprio bhaav (estado), entra em
Seu swabhaav (estado inerentemente natural como o Ser).”

54



Vocé pode se tornar vitaraag sentando-se com o Gnani

O mundo inteiro habita em quatro tipos de bhaav
(intengdes internas): 1. Himsak bhaav (a intencdo de
violéncia), 2. Pidakaarak bhaav (a intencdo de infligir
sofrimento), 3. Tiraskaar bhaav (a intencdo de desprezo
pelos outros) 4. Abhaav bhaav (a intengdo de antipatia
pelos outros). Depois de superar esses quatro “degraus”
[tipos de intencdes internas], o Senhor Mahavir alcangou o
quinto degrau, que ¢ a plataforma final do vitaraag Vignan
(a Ciéncia que leva ao estado absoluto, livre de apego e
aversao)! O Senhor Mahavir superou todos os quatro tipos
de intengdes internas: himsak bhaav, pidakaarak bhaav,
tiraskaar bhaav, e abhaav bhaav e alcancou a plataforma
final do vitaraag Vignan!

Agora, o mundo inteiro estd infeliz por causa da
aversao. Eles ndo estao infelizes por causa do apego. O apego
da origem apenas a felicidade. No entanto, nessa mesma
felicidade reside a aversdo. E dessa propria felicidade que
emanam os vapores da aversio. E por isso que o Senhor
disse para abandonar o apego mais tarde. Primeiro, torne-
se vitadwesh. O Senhor primeiro tornou-se vitadwesh ¢
depois tornou-se vitaraag. Portanto, Vocé foi transformado
em vitadwesh. Agora, continue sentado comigo e torne-se
vitaraag. Sente-se comigo o0 maximo que puder. Aproveite
o maximo que puder. E levard mais uma vida, ou duas,
ou trés, ou cinco, ou no maximo quinze vidas antes de
alcancar a libertagao, mas ndo havera nenhuma outra perda
a incorrer! Além disso, Vocé experimenta a bem-aventuranga
disso, nao é?

As pessoas vém aqui todos os dias apenas porque
experimentam essa bem-aventuranga, nao ¢? Caso contrario,
quem na cidade de Mumbai iria querer perder seis a sete
horas aqui? Alguns passam quatro horas, alguns trés horas,
alguns duas horas e alguns até oito horas. Deve haver
algumas pessoas que vém aqui por seis horas também, certo?

55



Interlocutor: Sim.

Dadashri: N2o use o intelecto na Ciéncia dos Senhores
vitaraag. Caso contrario, vocé€ levard uma surra. “Eles” nao
devem ser medidos usando um medidor terreno. Na verdade,
a Visdo como o Ser (Darshan) deve ser usada no caminho
dos Senhores vitaraag. Tudo o que Eles Viram ¢ verdade.
Sempre que Vocé for capaz de Ver isso, que assim seja.
Se Vocé ndo puder Ver, simplesmente deixe esse ponto de
lado, mas ndo use o intelecto. Em ultima andlise, quando
a Ciéncia que ¢ desprovida de qualquer intelecto surgir, ¢
ai que o Seu trabalho [espiritual] estara concluido. Através
do que ¢ que Akram Vignan VE&? Através de Pragnyashakti
(a energia libertadora do Ser).

Esta Ciéncia espiritual ¢ tal que, apos alcancar este
Gnan, esta Ciéncia certamente continua a reduzir o Seu
intelecto. Isto porque a aversao sai primeiro, nao ¢ verdade?
E por isso que Vocé se tornou vitadwesh, ndo é? Portanto,
o intelecto certamente continua diminuindo, ¢ Vocé progride
cada vez mais.

Akram Vignan ¢ para dissolver a aversiao

O atributo do apego ou o atributo da aversao nao ¢
uma propriedade do Ser. Eles sao, na verdade, parmanu; sao
parmanu coloridos com apego e aversao que se encontram
dentro de nos.

Quando vocé tem muita aversdo por alguém, o
parmanu do apego inevitavelmente surgird e, quando
vocé tem muito apego por alguém, o parmanu da aversao
inevitavelmente surgird. E por isso que “nés” dissemos:
“Torne-se vitaraag”. Oh, Desperto! Se Vocé se depara com
um efeito que causa aversdo, remova-o pela raiz. E dessa
mesma semente de aversao que surgira o apego. Portanto, a
aversdo nunca tem utilidade. A aversdo deve ser arrancada
pela raiz e jogada fora, mas isso deve ser feito prevalecendo
a equanimidade (samata).

56



Se Vocé tem amor por todos em casa, mas a aversao
ndo surge dentro de Vocé, entdo saiba que a semente [do
karma] ndo serd semeada novamente. Mas se a aversao
surgir, entdo 0 amor surgird novamente € novamente por
eles. No entanto, depois de alcancar este Gran, ndo ¢
possivel entrar em um novo “contrato”. Entenda este ponto
sobre novos “contratos”. Se Vocé se aprofundar em todas
essas outras coisas, entdo Vocé sentird que ¢ uma Ciéncia
muito profunda. Mas esta ¢ uma Ciéncia concisa. Todos
compreenderam este ‘“novo contrato”? O novo contrato
surge das experiéncias da vida passada, devido ao impulso
[das circunstancias]. A consciéncia da Sua propria Alma
pura deve prevalecer; isso ¢ tudo.

“Eu sou Chandubhai”, isso em si ¢ apego que ¢
falsamente atribuido no lugar errado, e ha aversdo no outro
lugar. Isso significa que hé aversdo pela forma Real como o
Ser (swaroop). Se ha apego em um lugar, entdo ha aversao
no lado oposto com certeza, no canto oposto. Quando “nés”
fazemos Vocé experimentar Sua forma Real como o Ser,
quando “nds” estabelecemos a consciéncia desperta de “Eu
sou a Alma pura (Shuddhatma)” dentro de Vocé, nesse
exato momento, Vocé entra no estado de vitadwesh. E a
medida que Vocé avanga, Vocé continua a se tornar vitaraag.
A medida que o senso de “eu” e o senso de “meu” sdo
removidos, a pessoa se torna vitaraag. Vitaraag significa
ter o Conhecimento (Gnan) e a Visao (Darshan) do lugar
original, da forma Real como o Ser.

b

Com o “nosso” Gnan, primeiro a aversao vai
embora, depois o apego vai embora. Primeiro, a pessoa
se torna vitadwesh. O apego surge da aversio. A medida
que a semente do apego deixa de surgir da aversdo, o
apego gradualmente chega ao fim. Neste mundo, existe
uma ferramenta para dissolver o apego, porém, ndo existe
ferramenta para dissolver a aversao!

Jai Sat Chit Anand
(Consciéncia do Eterno é Bem-Aventuranca)

57



NAV KALAMO
Nove Profundas Intencoes Interiores

(Para serem recitadas trés vezes ao dia, com devogdo.)

(Pega por isso a “Dada Bhagwan” [o Senhor no seu interior].
Isso ndo é algo para ser recitado mecanicamente a cada dia.
Sdo intengoes que devem permanecer em seu corag¢do. Devem
ser nutridas diariamente, com a consciéncia aplicada. A esséncia
de todas as escrituras estd incluida neste texto.)

1. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para
ndo ferir, ndo levar alguém a ferir, nem instigar alguém a
ferir o ego de qualquer ser vivo, nem mesmo no menor grau.

Conceda-me energia absoluta para nao ferir, nem mesmo no
menor grau, o ego de qualquer ser vivo e conduzir meus
pensamentos, palavras e agdes de uma maneira que sejam
aceitos por todos.

2. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para
ndo ferir, nem fazer com que alguém fira, nem instigar
alguém a ferir as bases de qualquer religido, nem mesmo
no menor grau.

Conceda-me energia absoluta para nao ferir, nem mesmo
no menor grau, as bases de qualquer religido, e conduzir
meus pensamentos, palavras e acdes de uma maneira que
sejam aceitos por todos.

3. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para
ndo criticar, ofender ou desrespeitar qualquer pregador,
monge, freira ou chefe religioso.

4. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para
ndo antipatizar, nem levar alguém a antipatizar, nem instigar
alguém a antipatizar ou ter desprezo por qualquer ser vivo,
nem mesmo No menor grau.

5. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para
nao falar, ndo levar alguém a falar, nem instigar alguém a



falar qualquer palavra aspera ou prejudicial a qualquer ser
Vivo, nem mesmo no menor grau.

Se alguém falar em linguagem aspera ou prejudicial,
conceda-me energia para falar gentil e suavemente em
resposta.

6. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para
ndo ter, nem levar alguém a ter, nem instigar alguém a
ter, nem mesmo No menor grau, quaisquer erros sexuais,
desejos, gestos ou erros relacionados a pensamentos sexuais
em relagdo a qualquer ser vivo, seja ele homem, mulher ou
de orientagdo bissexual.

Conceda-me energia absoluta para estar continuamente livre
de todos os impulsos sexuais.

7. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia para ndo ter
tentacdo excessiva por nenhum tipo especifico de sabor.

Conceda-me energia absoluta para fazer refeigcdes com
equilibrio de todos os sabores.

8. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para
nao criticar, ndo fazer com que alguém critique, nem instigar
alguém a criticar, ofender ou desrespeitar qualquer ser, esteja
ele presente ou ausente, vivo ou morto.

9. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para
tornar-me um instrumento para a salvagdo do mundo.

(Para maiores esclarecimentos, leia o livro “A Esséncia de
Todas as Religioes”, de Dadashri.)

O % o% % o
0.0 0’0 0.0 0’0 0’0



PN B D=

Ne)

10.
I1.
12.
13.

LIVROS DE DADASHRI EM PORTUGES

A Ciéncia do Karma

A Esséncia de todas as
Religides

A Pratica de Humanidade
A Responsabilidade ¢ de
Quem Sofre

A Visao Impecavel
Adapte-se a tudo

Amor Puro
Autobiografia do Gnani
Purush A. M. Patel
Autorrealizagdo

Ciéncia da Fala
Diferen¢a de Geragao
Dinheiro

Evite Confrontos

14.
15.
16.
17.
18.
19.
20.

Harmonia no Casamento
Morte

Nao-Violéncia

Nobre Uso do Dinheiro

O Atual Tirthankara Vivo
O Guru e o Discipulo

O Que Quer Que Aconteca
¢ Justica

. O significado oculto de

verdade e inverdade

. Onde Deus Mora (infantil)
. Pratikraman

. Preocupagdes

. Quem sou Eu?

. Raiva

. Trimantra

LIVROS DE DADA BHAGWAN, DO AKRAM VIGNAN EM INGLES

e A il

_—

—_——
W N

—_
N

15.

16.
17.
18.
19.
20.
21.
22.

Adjust Everywhere
Anger

Aptavani - 1
Aptavani - 2
Aptavani - 4
Aptavani - 5
Aptavani - 6
Aptavani - 8
Aptavani - 9

Aptavani - 14 Part 1 & Part 2

Autobiography of Gnani
Purush A.M.Patel

. Avoid Clashes
. Brahmacharya Attained

Through Understanding
Volume Two

. Brahmacharya: Celibacy

Attained With Understanding

Death: Before, During and
After...

Flawless Vision
Generation Gap
Harmony in Marriage
Life Without Conflict
Money

Noble Use of Money
Non-Violence

23.

24.
25.

26.
27.
28.

29.

30.
31.
32.
33.

34.

35.
36.
37.

38.
39.

Pratikraman: The Master Key
That Resolves All Conflicts
(Abridged & Big Volume)
Pure Love

Right Understanding to Help
Others

Science of Karma

Science of Speech

Simple and Effective Science
for Self-Realization

The Current Living
Tirthankara Shree Simandhar
Swami

The Essence of All Religion
The Fault Is of the Sufferer
The Guru and the Disciple

The Hidden Meaning of
Truth and Untruth

The Path to Breaking Free
From Addiction

The Practice of Humanity
Trimantra

Whatever Has Happened Is
Justice

Who Am 1?
Worries

A revista Dadavani é publicada mensalmente em inglés.



' Depois do Gnan, como Vocé se tornou vitadwesh,
agora Vocé se tornara vitaraag!
Mo momento em que o Gnan & ansmitido aqui, & aversho & &
PRI CORRN & desapanster am 1odas a5 passoas. Mesmo quando algudm
MEa & pedsod GQue fecebou O GRan, eld VAl PeSOhAM S50 OO
equanimidace, mas nds vai sonbr avercho, Veod tambdim exponmenta B50
2t carto ponto Ou oo axperimenta isso compiatamenta? Mesmo quando
algudm T insulta? Cago conbriing [sem alcancir Gran], o qui Sooniisodia
COm Vooh S alguém e dingisse nsulics? O que dMconticena S ek he
dirigisse insullos? Vood lera aversho por ele ou apego? Vood
dafinftvamanibe tona aversho por cle. Mas sgors, dopois do alcancar asba
Gaan, vood nio sente aversio mesmo Gm uma Suaddo om que & provdvel
quelr b Surjd, S nilo $onbe SvirsSo meEmo quando & colocado nd CiEn
ichix L paies o Pl cuial d prdadved quis Surp anne e, iy Lo Sab U wooH
=& bormau digno de Se lomar vilarasg (absclutaments vre de lodo apego &
avershol! Mo faz sentido sevoob ninda sente aversho emsituacies em que
) e 5 N alrGn e Surgind,
- Dadashri

¥ br.dadabhagwan org




