


Akram Vignan tornou 
você vitadwesh

DADAVANI

Material de estudo para Mahatmas



Editor: 	 Mr. Ajit C. Patel
	 Dada Bhagwan Vignan Foundation
	 1, Varun Apartment, 37, Shrimali Society, 
	 Opp. Navrangpura Police Station, 
	 Navrangpura, Ahmedabad: 380009.
	 Gujarat, India.
	 Tel.: +91 79 35002100, +91 9328661166-77

                   

	
©: 	 Dada Bhagwan Foundation, 
	 5, Mamta Park Society, B/h. Navgujarat College, 
	 Usmanpura, Ahmedabad-380014. Gujarat, India
	 Email:  info@dadabhagwan.org
	 Tel. : +91 9328661166-77

Nenhuma parte deste livro pode ser compartilhada, copiada, traduzida ou 
reproduzida de qualquer forma (inclusive armazenamento eletrônico ou 
gravação de áudio), sem a permissão por escrito do detentor dos direitos 
autorais. Esta publicação é licenciada somente para seu uso pessoal.

	  Versão Web Setembro 2025

Preço: 	 Humildade absoluta e a intenção de que “Eu não 

sei de nada”!

Nota: O assunto nesta Dadavani é uma tradução para o português de uma 
compilação editada do discurso repleto de conhecimento do Gnani Purush 
Dada Bhagwan.

Para mais informações, envie um e-mail para: info@br.dadabhagwan.org.



Trimantra

Os Três Mantras que destroem todos os obstáculos da vida
(Recite este mantra cinco vezes todas as manhãs e noites.)

Namo Vitaraagaya
Eu me curvo Àqueles que estão absolutamente livres de todo apego 

e aversão
Namo Arihantanam

Eu me curvo aos Seres vivos que aniquilaram todos os inimigos 
internos da raiva, orgulho, manipulação e ganância

Namo Siddhanam
Eu me curvo Àqueles que atingiram o estado de libertação total e 

definitiva
Namo Aayariyanam

Eu me curvo aos mestres Autorrealizados que transmitem o 
Conhecimento do Ser a outros

Namo Uvazzayanam
Eu me curvo Àqueles que receberam o Conhecimento do Ser e 

estão ajudando outros a alcançar o mesmo estado
Namo Loye Savva Sahunam

Eu me curvo Àqueles que receberam o Conhecimento do Ser, 
estejam eles onde estiverem
Eso Pancha Namukkaro

Estas cinco saudações
Savva Pavappanasano

Destroem todo o karma de demérito
Mangalanam cha Savvesim

De tudo que é auspicioso
Padhamam Havai Mangalam

Este é o mais elevado
Om Namo Bhagavate Vasudevaya

Eu me curvo Àqueles que alcançaram o Ser absoluto na forma 
humana

Om Namah Shivaya
Eu me curvo a todos os seres humanos que se tornaram instrumentos

para a salvação do mundo

Jai Sat Chit Anand
Consciência do Eterno é Bem-Aventurança

(O livro “Trimantra” de Dadashri, contém uma explicação mais detalhada.)



||1||

||2|| 

||3||



EDITORIAL
Todos os seres vivos neste mundo gostam de 

circunstâncias que lhes trazem felicidade e, quando enfrentam 
uma circunstância de um pouco de infelicidade, não gostam. 
E por causa disso, surge o apego ou a aversão em relação 
às circunstâncias ou às pessoas, o que, por sua vez, leva à 
vinculação de novas causas. De uma perspectiva terrena, 
as pessoas muitas vezes acreditam que é mais difícil 
abandonar o apego do que abandonar a aversão. No entanto, 
o absolutamente reverenciado Dada Bhagwan [Dadashri] diz 
que, em comparação com o apego, a aversão é mais difícil 
de superar. Se a aversão desaparecer primeiro, o apego irá 
naturalmente embora.

Qual é a causa raiz da aversão neste mundo? Digamos 
que uma pessoa foge desta vida terrena para uma selva. 
Agora, quando ela sente fome lá, fica inquieta e, nesse 
estado de inquietação, não há nada além de aversão, não 
pode haver nenhum apego naquele momento. Quando ela 
está morrendo de fome e alguém lhe mostra um pouco 
de ouro, ela terá algum apego pelo ouro? Ela terá apenas 
aversão. Esta vida terrena persiste devido à aversão. A causa 
principal da peregrinação na vida terrena é a aversão e a 
vingança. Em outras palavras, esta vida terrena persiste 
devido ao ódio e à vingança. Portanto, torne-se vitadwesh 
(livre de aversão), de modo que a aversão e a vingança não 
permaneçam em lugar algum!

Este mundo é miserável por causa da aversão; não é 
miserável por causa do apego. O apego dá origem apenas 
à felicidade. No entanto, é dentro dessa mesma felicidade 
que a aversão permanece oculta. É, de fato, dessa felicidade 
que surge a aversão. É por isso que o Senhor disse para 
abandonar o apego mais tarde. Primeiro, deve-se abandonar 
apenas a aversão, não o apego. Ao tornar-se vitadwesh, a 
pessoa se tornará vitaraag (absolutamente livre de todo apego 
e aversão) automaticamente. “Eu sou Chandubhai”, isso em 
si é apego que é falsamente atribuído no lugar errado, e há 
aversão no outro lugar; o que significa que há aversão pela 
forma Real como o Ser. Se há apego em um lugar, então há 
de fato aversão no lado oposto, no canto oposto. Dadashri 



diz que quando “nós” fazemos Você experimentar Sua forma 
Real como o Ser dentro de Você, o karma de demérito de 
tempos infinitos é aniquilado e, como resultado, a aversão 
chega ao fim. Quando “nós” estabelecemos a consciência 
desperta de “Eu sou Alma pura” dentro de Você, naquele 
exato momento, Você atinge o estado de vitadwesh.

A aversão é uma causa, enquanto o apego é um 
resultado. Se um homem não tem nenhuma aversão por sua 
esposa, então a lei é que ele não terá apego por nenhuma 
mulher! Se ele não tem aversão, então o apego também não 
surgirá em relação à esposa e aos filhos. Ao alcançar Gnan 
(Conhecimento do Ser alcançado através da Autorrealização), 
mahatmas (que receberam a Autorrealização através do Gnan 
Vidhi) tornam-se vitadwesh. Agora, quando o apego pelas 
questões terrenas chega ao fim, surge o apego pelo Gnani 
(Aquele que realizou o Ser e é capaz de fazer o mesmo 
pelos outros), que é referido como prashasta raag, e isso 
em si é considerado como sendo vitadwesh. “Aquele” que 
se tornou vitadwesh pode alcançar a libertação final após 
apenas mais uma vida. E se alguém não conseguir tornar-
se [completamente] vitadwesh, precisará de mais duas ou 
quatro vidas antes de alcançar a libertação final.

O resultado do apego é que ele traz um estado de 
inconsciência densa, e o resultado da aversão é que ela traz 
medo. Quando ambos chegam ao fim, surge o estado de 
vitaraag. Mesmo depois de alcançar Gnan, surge a aversão 
na forma de descarga, e isso fere a outra pessoa, e é por isso 
que nos foi dada a ferramenta do pratikraman (confessar, 
pedir desculpas e resolver não repetir um erro). Quando 
o efeito da aversão surge, ele deve ser erradicado com a 
consciência desperta. Caso contrário, a partir das sementes 
da aversão, o apego surgirá novamente. É nossa fervorosa 
oração que todos os mahatmas comecem o Purusharth (o 
verdadeiro esforço espiritual para progredir como o Ser) 
de erradicar os efeitos da aversão que surgem durante o 
desenrolar do karma, prevalecendo na equanimidade.

Jai Sat Chit Anand



Nota Especial ao Leitor
Dadashri deu explicações detalhadas para esta Ciência 

na língua Gujarati e Ele exortou aqueles que querem entender 
sua profundidade, a aprender Gujarati. Ao ler estas traduções, 
se você sente que há algum tipo de contradição, então é o 
erro dos tradutores e a compreensão do assunto deve ser 
esclarecida com o Gnani vivo.

O termo Alma pura é usado pelo Gnani Purush para 
o Ser desperto, depois do Gnan Vidhi. A palavra Ser, com 
um “S” maiúsculo, refere-se ao Ser desperto que é separado 
do ser terreno, que é escrito com um “s” minúsculo. Da 
mesma forma, o uso de Você ou Seu no meio de uma frase, 
com uma primeira letra maiúscula, ou “Você”, “Seu” em 
citações simples no início da frase, refere-se ao estado do Ser 
desperto ou Pragnya. Onde quer que o nome “Chandubhai” 
seja usado, o leitor deve substituir seu nome e ler o assunto 
de acordo.

Observe também que o conteúdo entre parênteses  é 
a tradução da(s) palavra(s) que precede(m) os parênteses. 
Enquanto o conteúdo entre colchetes visa proporcionar maior 
clareza do assunto que precede os parênteses, que não está 
presente no Gujarati original.

Onde quer que Dadashri use o termo “nós” ou “nosso”, 
Ele está se referindo a Ele mesmo, o Gnani Purush. O 
pronome masculino de terceira pessoa “ele” e, da mesma 
forma, o pronome objeto “dele” têm sido usados em grande 
parte durante toda a tradução. É desnecessário dizer que 
“ele” inclui “ela” e “ele”. 

Para referência, um glossário de todas as palavras de 
Gujarati está disponível em: http://www.dadabhagwan.org/
books-media/glossary/.





7

DADAVANI

Akram Vignan tornou você vitadwesh
Apego e aversão surgem devido ao gosto e ao desgosto

Interlocutor: Quem dá origem a essas circunstâncias 
que eu gosto ou não gosto?

Dadashri: Bem, as circunstâncias percebem o que 
você gosta e o que você não gosta! Então, tudo o que você 
gosta, esse tipo de circunstância surge, do tipo que você 
gosta. Por exemplo, se uma pessoa gosta de roubar, ela vai 
se deparar com a companhia de um ladrão, também vai se 
deparar com um círculo de amigos assim na vizinhança, 
tudo o mais também vai acontecer. Por outro lado, se uma 
pessoa não gosta de roubar, se ela tem aversão (dwesh) por 
ladrões, mesmo assim ela encontrará ladrões. Todas essas 
circunstâncias se juntam porque a pessoa tem apego (raag) 
ou aversão por elas. Se você não tem apego nem aversão, 
então você não encontrará nenhuma circunstância. “Nós” não 
nos deparamos com tais circunstâncias, porque “nós” não 
temos apego e aversão! Mesmo que alguém nos desse um 
tapa, “nós” não teríamos aversão por ele, em vez disso, “nós” 
o abençoaríamos. Portanto, tudo isso acontece devido ao 
apego e à aversão. Agora, quando alguém alcança este Gnan 
(Conhecimento do Ser alcançado através da Autorrealização), 



8

o apego e a aversão não surgem. O apego e a aversão são 
causas e, como efeito, surgem as circunstâncias.

Todas essas circunstâncias que surgem são os efeitos 
das causas de sua vida passada, isso é resultado daquilo. 
Você acumulou causas em sua vida passada e, com base 
nessas causas, você se depara com a circunstância de ter 
uma mãe e um pai. Você encontra bons pais, você tem bons 
irmãos. Qual é a razão para tais circunstâncias surgirem? 
A resposta para isso é: “Se você dá felicidade ao mundo, 
aos seres humanos, a todos os seres vivos, então todas as 
circunstâncias se tornam boas. Se você dá infelicidade aos 
outros, então as circunstâncias se deterioram.” Portanto, Deus 
não tem nada a ver com nada disso. É verdadeiramente sua 
própria criação, e é verdadeiramente sua própria projeção.

Todos os seres vivos neste mundo nutrem apego e 
aversão, e essas são todas as causas, e é a partir dessas 
causas que o karma surge. O karma que se gosta e o karma 
que se detesta, ambos surgem. Aqueles que são detestados 
“picam” você e depois vão embora, ou seja, vão embora 
depois de causar infelicidade. Enquanto aqueles que são 
amados, causam felicidade e depois vão embora. Ou seja, as 
causas foram criadas na vida passada e estão dando resultados 
nesta vida. Em [circunstâncias de] felicidade e infelicidade, 
as pessoas têm apego e aversão e é por isso que as causas 
são vinculadas. Se as pessoas permanecerem normais, se 
mantiverem a equanimidade durante [as circunstâncias 
de] felicidade e infelicidade, então as causas não serão 
vinculadas. Você pode gostar de algo, mas não deve haver 
apego por isso. Você pode não gostar de algo, mas não 
deve sentir aversão por isso. Gostar ou não gostar de algo 
é função da mente, certamente não é Sua função [do Ser]!

Interlocutor: Dada, gostar e não gostar é, por si só, 
apego e aversão, respectivamente, certo?

Dadashri: Não, eles não podem ser referidos como 



9

apego e aversão. Mesmo o Gnani Purush (Aquele que 
realizou o Ser e é capaz de fazer o mesmo pelos outros) 
tem gostar e não gostar. Se houvesse uma cadeira aqui 
e um tapete no chão, então o Gnani Purush sentaria na 
cadeira. Isso porque seria apropriado e aceitável para todos. 
No entanto, se alguém dissesse: “Levante-se daqui e sente-
se ali”, então “nós” faríamos isso. “Nós” também temos 
o gostar e não gostar. Se você fizesse “nós” levantarmos 
daqui e sentarmos no chão, então “nós” transformaríamos 
isso em algo que “nós” gostamos e nos sentaríamos ali. O 
gosto e o desgosto que “nós” temos nada mais são do que 
o estoque kármico acumulado da vida passada. De qualquer 
forma, o Ser não tem isso. O gosto e o desgosto não são 
resultado do Ser.

Uma explicação única sobre gostar e não gostar

Interlocutor: O Akram Gnani (o cientista espiritual 
do caminho sem degraus para a Autorrealização) realmente 
tem gostos e desgostos? Como isso funciona?

Dadashri: Os gostos e desgostos Dele são algo 
que parece ser; eles são “dramáticos” [como se estivesse 
atuando em um drama com consciência constante como 
o Ser]. Se “nós” viéssemos visitar sua casa agora, então 
“nós” nos sentaríamos no lugar que você planejou para 
“nós”. Mas isso não significa que “nós” gostamos desse 
lugar. Fundamentalmente, “nós” gostamos, mas se alguém 
dissesse: “Não, não se sente aqui”, então “nós” não teríamos 
nenhum problema.

Interlocutor: Então isso é o mesmo que você ter 
permanecido vitaraag (absolutamente livre de todo apego 
e aversão) nessa situação?

Dadashri: Isso é o que se chama de gostar e não 
gostar. Não é considerado apego e aversão, é considerado 
gostar e não gostar.



10

Interlocutor: Isso faz sentido, Dada, mas durante o 
gosto e o desgosto, há algum tipo de envolvimento.

Dadashri: Gosto e desgosto são baseados no critério.

Interlocutor: Sim, tudo bem até que sejam baseados 
no critério, não há apego e aversão até esse ponto. Mas 
no gosto e no desgosto, quando surge algum tipo de 
envolvimento...

Dadashri: Isso surge, o envolvimento surge.

Interlocutor: Então, mesmo que sejam leves, o apego 
e a aversão surgem, certo?

Dadashri: As palavras apego e aversão certamente não 
se aplicam nesse caso. Quando isso pode ser considerado 
apego e aversão? Quando a decisão [convicção] de que 
“Eu mesmo sou Chandubhai com certeza” e “Eu sou 
apenas isso” volta, quando a original [crença errada] se 
instala novamente, e quando a pessoa não segue as Agnas 
(cinco diretrizes especiais dadas pelo Gnani Purush que 
sustentam o estado iluminado após o Gnan Vidhi), é aí que 
se considera apego e aversão. O apego e a aversão em si 
são considerados karma. Considerando que o karma não se 
vincula a alguém assim [que alcançou o Gnan].

Interlocutor: Isso é verdade.

Dadashri: Pode parecer que há muito apego e aversão, 
mas o apego e a aversão não são “vivos” [eles não carregam 
novo karma]. Eles pertencem à parte não viva. Pode parecer 
que não há diferença entre o apego e a aversão de alguém 
que não alcançou este Gnan e alguém que alcançou Gnan, 
mas para este último, eles estão na parte não viva.

Interlocutor: Então, Dada, qual é a diferença entre 
gostar e não gostar, e apego e aversão?



11

Dadashri: Gostar e não gostar são semelhantes a rati 
(inclinação) e arati (aversão; não inclinação).

Interlocutor: E quanto ao sentimento de gostar? 
Quando há apego, o sentimento de gostar está presente, 
não é?

Dadashri: Essa não é a questão. Não há problema 
em gostar e não gostar. Mas qual é o significado de apego? 
Se o ser [relativo] fica absorto no sentimento de gostar, 
então isso é considerado apego e, se não fica absorto, então 
não é considerado apego. Da mesma forma, quando surge 
a antipatia e o ser se envolve nela, então é considerado 
aversão. No entanto, quando surge a antipatia e o Ser 
não se envolve nela, mas continua a Conhecer a antipatia, 
então não é considerado aversão. O Senhor não se referiu 
a esse tipo de simpatia e antipatia como apego e aversão. 
Ele se referiu a isso como rati e arati. Rati e arati são, na 
verdade, nokashay (raiva, orgulho, manipulação e ganância 
que não afetam uma pessoa se ela tiver alcançado Gnan, 
caso contrário, afetam). Eles não são um problema. O Senhor 
disse que apego e aversão são um problema.

Uma solução surgirá quando o apego e a aversão forem 
eliminados

Você tem apego e aversão?

Interlocutor: É claro que o apego e a aversão estão 
fadados a surgir!

Dadashri: Então deve haver algum meio de impedir 
que o apego e a aversão surjam, certo?

Interlocutor: Deve-se alcançar o entendimento correto.

Dadashri: O que é melhor, a cessação da aversão 
ou a do apego?



12

Interlocutor: Eu entendo o que é aversão, mas o que 
significa apego? Aversão significa inveja, ter inimizade por 
alguém.

Dadashri: Existe inveja, rejeição desdenhosa, aversão, 
antipatia, etc., e a palavra oposta a essas palavras é apego. 
Apego significa gostar, atração (aakarshan). “Você” precisa 
ou não precisa encontrar uma solução para as coisas que 
você não gosta? “Você” também deve encontrar uma 
solução para as coisas que você gosta; elas não devem 
ser acumuladas. Não se apegue às coisas que você gosta, 
encontre uma solução para elas e também encontre uma 
solução para isso [aquilo que você não gosta]. Aquilo que 
é apreciado é o estoque cheio de apego que está sendo 
descarregado, enquanto aquilo que é rejeitado é o estoque 
cheio de aversão que está sendo descarregado. Portanto, 
é preciso encontrar uma solução para a aversão. Assim, 
nessas situações, permaneça como “nós” fazemos, sempre 
em harmonia e em unidade com todos! [A razão é que a 
aversão causa divisão. Ao estar em harmonia e em unidade 
com todos, a divisão chega ao fim e a aversão se dissolve.]

Interlocutor: Pode-se entender, de maneira geral, que 
a aversão deve ser eliminada; no entanto, o fato de que o 
apego deve ser eliminado é um ponto profundo.

Dadashri: Tudo isso terá de ser eliminado. Como 
pode ser aceitável sem ser eliminado? O estoque acumulado 
terá de ser entregue. “Você” tem de entregar cada um dos 
parmanu (partículas de matéria inanimada que não estão 
na forma pura) a quem quer que eles pertençam e tornar-
se livre. “Você” terá de entregar tanto os que não gosta 
como os que gosta. Depois disso, Você tem que se tornar 
vitaraag. Agora, isso é descarga do apego ilusório (charitra 
moha), o que significa que o estoque kármico cheio tem 
que ser removido; a conta do estoque kármico cheio tem 
que ser limpa. Limpe essa descarga do apego ilusório com 
equanimidade.



13

A aversão é realmente o que faz a pessoa vagar de 
vida em vida

Interlocutor: É verdadeiramente o apego que aumenta 
a peregrinação de vida após vida, não é?

Dadashri: O apego definitivamente aumenta isso!

Interlocutor: O apego é, na verdade, uma espécie 
de fogo, não é?

Dadashri: Apego? O apego não é fogo. Se fosse fogo, 
o apego não existiria. O desejo (ichchha) é fogo; o apego 
não é fogo. Pelo contrário, a pessoa se sente bem quando 
há apego; sente paz mental ou tranquilidade.

Interlocutor: A aversão é como fogo de artifício 
molhado. Ele vai falhar e se apagar. Não causará muito 
dano, mas o apego causará muitos danos; isso é verdade?

Dadashri: Não, não é assim. Esta vida terrena existe 
com base na aversão, baseia-se na vingança (ver). E é da 
vingança que surge o apego. Portanto, a principal causa desta 
existência é a vingança. Em outras palavras, a vida terrena 
persiste com base na vingança. Essa aversão, essa vingança, 
tudo isso pertence à mesma família. Esta vida terrena persiste 
devido a isso! Portanto, liberte-se da vingança, de modo 
que a vingança não permaneça em nenhum lugar! Quando 
alguém alcança o Conhecimento do Ser (Atma Gnan), Ele 
primeiro se torna vitadwesh (livre de aversão). Depois Ele 
se torna vitaraag.

O apego que existe na vida terrena, como é isso? É 
como um prisioneiro na cadeia; ele teria chorado quando 
foi enviado para a prisão, mas depois de ser preso, ele teria 
revestido o chão de sua cela com argila. Ele não faria isso 
se houvesse buracos e superfícies ásperas? Você pensaria: 
“Inacreditável! Ele tem apego à sua cela”. Então, se você 
lhe perguntasse: “Você tem apego pela prisão?” Ele diria: 



14

“De forma alguma. Como alguém poderia ter apego por 
uma prisão? Mas como posso dormir à noite se está assim? 
É por isso que estou fazendo isso.”

Da mesma forma, ninguém tem apego pela vida 
terrena. Mas o que ele pode fazer? Agora que está preso 
nela, ele tem que cuidar dela; ele tem que fazer tudo mesmo. 
Ele não teria que “rebocá-la”?

Interlocutor: Sim, é preciso fazer isso, Dada.

Dadashri: No entanto, as pessoas de fora pensam que 
ele desenvolveu apego pela prisão. Ora, alguém teria apego 
pela prisão? Ele tem que fazer todas essas coisas porque 
não tem escolha, não é verdade?

A própria aversão é a criadora do apego

Interlocutor: Se abandonarmos a aversão, o apego 
também irá embora?

Dadashri: Não se preocupe com o apego. Tudo o que 
você precisa abandonar é a aversão. O apego não precisa ser 
abandonado. O Senhor disse: “Torne-se vitadwesh.” Então, 
tornar-se vitaraag, isso acontecerá por si só.

Interlocutor: As pessoas dizem que onde há mais 
apego, é onde surge mais aversão.

Dadashri: Não. É porque se tem aversão que surge 
o apego. Digamos que eu tenho aversão por alguém, então 
surgirá apego por essa pessoa. Se eu não tenho aversão, 
então como pode surgir apego em mim? Portanto, o apego 
surgiu da aversão. Nisso, a aversão é a causa e o apego é 
o efeito. Portanto, não se preocupe com o efeito. O Senhor 
disse: “Preocupe-se com a causa”. Não é possível entender 
um ponto tão profundo, não é? Este é um ponto muito 
profundo!



15

Interlocutor: Como a aversão é uma causa e o apego 
é um efeito?

Dadashri: Sim, a aversão é uma causa e o apego é 
um efeito.

Interlocutor: Isso é porque o apego e a aversão 
coexistem. Onde quer que haja apego, há aversão.

Dadashri: Não. A aversão surge e o apego surge em 
reação a essa aversão. Se a aversão não surgisse nem um 
pouco, então o apego definitivamente não surgiria.

Os quatro kashay são aversão

Apego, aversão, raiva, orgulho, manipulação e 
ganância, essas são coisas que levam à infelicidade. Elas 
são, de fato, chamadas de kashay. Tudo o que é apreciado 
é chamado de apego, e tudo o que não é apreciado é 
chamado de aversão. Você gosta muito de apego? E quanto 
a aartadhyan (meditação interna adversa que prejudica o 
ser) e raudradhyan (meditação interna adversa que prejudica 
o ser e os outros)? Então? Como você pode chamar isso 
de apego? E quanto à aversão, você realmente gosta dela?

Interlocutor: Eu não gosto.

Dadashri: Descubra quem é o culpado, é o apego ou 
a aversão? É porque os culpados não foram encontrados 
que todo este mundo está pendurado no limbo.

Se você colocar especiarias neste [chá] e me der, então 
não há problema se o apego surgir em mim. Também não 
há problema se o chá for lembrado mais tarde. No entanto, 
quando algo amargo é oferecido e, se surge aversão ao 
bebê-lo, então isso é um problema. Não há problema se o 
apego pelo chá surgir e ele voltar à memória. Se ele vier 
à memória, eu o beberei novamente. Se vier à memória 
uma terceira vez, então eu o beberei uma terceira vez. 
Mas haverá um fim para isso. Já com o outro [aversão], 



16

é infinito. Não há fim para isso. No entanto, este [apego] 
tem um fim. Portanto, eu Lhe dei o estado de vitadwesh. 
E Você continuará a se tornar vitaraag automaticamente.

Interlocutor: Mesmo nas escrituras é dito: “Deixe 
ir mamata (possessividade)”. É preciso deixar ir mamata. 
Então, se temos que deixar ir mamata, isso significa que 
primeiro temos que deixar ir o apego, não é?

Dadashri: Aqui, não se fala nada sobre mamata. Aqui, 
não falamos sobre a palavra “mamata”. O que significa 
“vitadwesh”? O ponto “A aversão vai embora depois que 
mamata vai embora, caso contrário, ela não vai embora” 
não se aplica aqui de forma alguma. Esse ponto é para 
aqueles que estão fora do caminho Akram.

Interlocutor: Essa conversa é realmente para aqueles 
que não seguem o caminho Akram.

Dadashri: Mas essa conversa não ajuda em nada aqui! 
Aqui, as pessoas realmente se tornam vitadwesh. Primeiro, 
os mahatmas se tornam vitadwesh! Eles não foram tornados 
vitaraag. Não se deve tornar alguém vitaraag; ele continuará 
a se tornar vitaraag [automaticamente]. “Nós” removemos 
a semente; a semente foi arrancada.

Se isso não for compreendido, então este ponto é tal 
que as pessoas não o compreenderão nem mesmo em doze 
meses. Não apenas em doze meses, mas não poderá ser 
compreendido em cem mil anos, é assim que este ponto é.

Interlocutor: Dada, agora deixe-me fazer outra 
pergunta. Estas duas palavras de que você está falando, 
apego e aversão. A ganância e a manipulação estão incluídas 
no apego, enquanto o orgulho e a raiva estão incluídos na 
aversão, então...

Dadashri: Tudo isso que você está falando, são 
conversas externas. Isso e aquilo não têm nada a ver um 
com o outro.



17

Interlocutor: Estou falando sobre o que está escrito 
nas escrituras.

Dadashri: As escrituras estão corretas, mas é uma 
conversa externa [ao caminho Akram]. Conversa externa 
significa que a conversa está no nível denso, é uma conversa 
terrena, enquanto essas conversas [Akram] estão além do 
mundo.

Na verdade, raiva, orgulho, manipulação e ganância 
são em si mesmos aversão; todos os quatro são aversão.

Interlocutor: Nas escrituras, apenas dois são 
mencionados [como aversão].

Dadashri: Eles mencionam apenas dois, mas, em 
última análise, todos os quatro são verdadeiramente aversão, 
porque ferem o ser (atma), por isso são todos considerados 
kashay. Portanto, enquanto eles existirem, tudo surge. “Nós” 
fizemos de Você vitadwesh aqui. Tudo o que Você precisa 
verificar é se sente que se tornou vitadwesh ou não.

Interlocutor: Sim, sinto.

Dadashri: Então, [tornar-se] vitaraag é um efeito, 
portanto, nada precisa ser feito para isso. As causas foram 
removidas! A causa raiz foi cortada.

Agora, essa conversa é tão sutil que não se pode 
compreender mesmo depois de muitos anos! Não é uma 
conversa que possa ser compreendida através do intelecto. 
Na verdade, é uma conversa baseada no Conhecimento 
experiencial do Ser, uma conversa que surgiu.

O Sarvavirati gunasthanak

Enquanto não se alcança o Gnan, continua-se a nutrir 
apego e aversão. Não há uma terceira coisa. Depois de 
alcançar o Gnan, tanto o apego quanto a aversão assumem 
a forma de descarga. E se surge aversão em relação à 



18

outra pessoa, isso lhe causa infelicidade; tem um efeito 
sobre ela. Portanto, se você fizer pratikraman (confessar, 
pedir desculpas e resolver não repetir o erro), então essa 
aversão será lavada. Ao fazer pratikraman, todos os seus 
pensamentos sobre atacá-la chegarão ao fim. Assim, a mente 
não terá aversão.

O que mais resta para aquele que faz pratikraman 
[no ato,] que “atira ao avistar”? O que mais resta depois 
que a aversão se vai? O que significa que a aversão chegou 
ao fim? Dos quatro kashay, dois foram erradicados. O que 
significa que eles foram erradicados? A raiva [foi erradicada]. 
Mas isso não significa que o parmanu da raiva chegou ao 
fim. Então Chandubhai fica com raiva, mas ele mesmo não 
gosta disso. Portanto, a aversão desapareceu completamente. 
Enquanto que a manipulação e a ganância ainda permanecem 
em certa medida. “Ele” se tornará vitaraag quando elas 
chegarem ao fim completamente. A manipulação e a ganância 
também fazem parte do charitra mohaniya (descarga do 
apego ilusório). Quando cada kashay é dividido, então eles 
estão separados.

Quando pode ser referido como o Sarvavirati 
[gunasthanak] [no caminho Krâmico, o sexto dos quatorze 
estágios do desenvolvimento espiritual; sexto gunthanu)? 
É um estágio em que nenhum ser vivo é visto com culpa. 
Mesmo que alguém lance insultos a você, Você não o vê 
com culpa, isso é referido como [o estágio de] Sarvavirati! 
Não há estágio mais elevado de Sarvavirati do que este.

Quando não se vê as falhas de ninguém, saiba que 
o estágio de Sarvavirati foi alcançado, mesmo vivendo 
uma vida terrena! Desta forma, o estágio de Sarvavirati 
no caminho do Akram Vignan é de um tipo diferente. Uma 
pessoa pode estar vivendo uma vida terrena, pode até estar 
aplicando gel no cabelo ou usando perfume, mas Ele [como 
o Ser] não vê a falha de uma única pessoa.



19

No caminho Akram, é referido como o estágio de 
Sarvavirati, porque não se vê a menor falha em ninguém. 
Entenda que, a partir deste ponto, é o estado de Sarvavirati. 
Depois disso, mesmo que alguém use perfume, “nós” não 
temos nenhum problema com isso. “Nossa” Ciência é tal 
que Ele não verá nenhum ser vivo em falta; mesmo que 
uma cobra o morda, Ele não vê a cobra como culpada.

Interlocutor: Depois de atingir esse estado no caminho 
Akram, não há necessidade de fazermos pratikraman, há?

Dadashri: Depois disso, certamente não há necessidade 
de pratikraman. No entanto, não presuma que você não 
vê mais falhas nos outros, em vez disso, é melhor fazer 
pratikraman! O que você vai perder? Ao procurar algo 
novo, você pode acabar indo na direção errada.

Uma pessoa que se torna vitadwesh alcançará a 
libertação em apenas mais uma vida (ekavatari). “Aquele” 
que não consegue se tornar [completamente] vitadwesh, 
levará de duas a quatro vidas.

Primeiro, há aversão no nível sutil

Interlocutor: É mais difícil se livrar do apego do 
que da aversão.

Dadashri: Não, é mais fácil livrar-se do apego. 
Livrar-se da aversão é o mais difícil. É porque a aversão 
não desaparece que o apego também não desaparece. Esse 
pobre apego desaparecerá se a aversão desaparecer.

Agora, as pessoas mais inteligentes no caminho do 
Vedanta; até mesmo Kabir Sahib [um poeta místico e 
santo indiano do século XV] disse: “Não se pode pensar 
racionalmente quando se está com fome. (Bhookh lage tab 
kuch nahi sooje)”. Todo o conhecimento e foco da pessoa 
acabam indo para a comida. Kabir Sahib disse: “Ouça, 



20

querido monge, deixe este estômago pegar fogo. (Kahat 
Kabir, soono bhai sadhu, aag lago ye pothee mein)”.

No entanto, os Senhores vitaraag (“Aqueles” que são 
absolutamente livres do apego e da aversão) não disseram 
“Deixe este estômago pegar fogo”. “Eles” indagaram sobre 
isso através do Gnan (Conhecimento); Eles analisaram isso 
através do Gnan. Considerando que Kabir Sahib realmente 
acreditava que “É verdadeiramente meu estômago. Portanto, 
acenda-o a partir daqui”. E os Senhores vitaraag analisaram 
isso: “Eu [o Ser] sou separado, isto [o corpo] é separado. O 
comedor está comendo e Eu sou o não comedor”. Assim, 
os Senhores vitaraag fizeram tal descoberta, portanto, 
Eles não tinham aversão ao estômago, enquanto outros 
têm aversão, não é mesmo? “Deixem o estômago pegar 
fogo”, isso é considerado um pouco de aversão? “Queime 
o estômago!” Alguém já fez isso? As pessoas falam isso, 
mas já queimaram?

Agora, neste mundo, de onde surge inicialmente a 
aversão? Digamos que um homem foge daqui para uma 
selva, mesmo lá ele sente fome, então fica irritado naquele 
momento, e na irritação não há nada além de aversão, 
não há apego nisso. No momento em que alguém está 
com fome, se você lhe mostrar ouro e tudo mais, ele terá 
algum apego por isso? Ele terá apenas aversão. Portanto, 
a vida terrena começou devido à aversão! E é com base 
no início dessa aversão que a fundação [desta vida terrena] 
permanece intacta.

A vida terrena existe por causa da aversão. Sua 
própria fundação nada mais é do que aversão. Quando 
“nós” damos Gnan, a aversão desaparece. Depois disso, a 
atração (khenchan) pelas coisas permanece, mas também é 
uma atração no sentido relativo. Não é a atração no sentido 
Real. Primeiro, é preciso tornar-se vitadwesh. Depois disso, 
Ele se tornará vitaraag. Depois de se tornar vitadwesh, Ele 
se tornará vitaraag após muito tempo.



21

A preferência entra em jogo no apego

Interlocutor: Como alguém pode se tornar vitaraag?

Dadashri: A pessoa se torna vitaraag automaticamente. 
“Você” não precisa fazer nada para se tornar vitaraag. Já 
se tornar vitadwesh é um dos maiores desafios.

Interlocutor: Naquele dia, você disse que o apego 
surge devido à aversão.

Dadashri: Sim, todo o apego vem da aversão, de fato. 
Depois de comer algo amargo, se você comer um pouco 
de qualquer outra coisa, então o apego se estabelecerá 
em relação a esse item! No momento em que você come 
esse item, o gosto amargo [na boca] diminui, não é? No 
entanto, se você comer o mesmo item sem comer o amargo 
primeiro, o apego não se estabelecerá em relação a ele. 
Portanto, o apego surgiu dessa aversão. É por isso que a 
aversão desaparece primeiro e, depois, o apego desaparece. 
Apego significa algo pelo qual se tem preferência, enquanto 
a aversão surge naturalmente.

Digamos que há um grande rei aqui, ele é muito 
feliz e não tem apego nem aversão por ninguém. Mas se 
ele por acaso for para uma selva e se perder lá, e quando 
começar a sentir fome, ele teria apego naquele momento? 
O que acontece quando alguém sente fome? A pessoa sente 
dor e sofrimento (vedana), não é? Agora que ele está com 
fome, o que ele fará nessa situação? Ele fará o que for 
necessário, mesmo que isso signifique mentir ou roubar, para 
comer alguma coisa. Ele comerá ou não dessa maneira? E 
se houver um pão achatado com o muco de uma criança 
pobre nele, ele comerá mesmo assim, não é?

Interlocutor: Ele comerá, porque está com fome.

Dadashri: Isso ocorre porque a infelicidade que ele 
está sentindo dentro de si é, na verdade, aversão. Então, 



22

quando ele coloca um pouco de comida no estômago, a 
aversão é apaziguada. E se você pegou algo de alguém 
mentindo para ele, e se outra pessoa tira isso de você, você 
sentirá apego ou aversão por essa pessoa?

Interlocutor: Surgirá aversão.

Dadashri: Então, tudo isso é a razão para o surgimento 
da aversão. Esses cinco sentidos, seu início é a causa da 
aversão. E, eventualmente, quando surge o apego? Mesmo 
que uma pessoa roube um pouco de comida para comer, ou 
se houver um pão ou um bolo de um lado e uma sobremesa 
do outro, ela dirá imediatamente: “Vou comer a sobremesa!” 
Isso é apego. A escolha da pessoa entra em jogo, não é? 
Mas, principalmente, a aversão está acontecendo, não é? 
Primeiramente, a aversão está acontecendo e, então, surge 
o apego. Portanto, o apego é um tipo de preferência que 
a pessoa tem. O apego surge depois que há um excesso 
daquela coisa. Mas, com relação às necessidades principais, 
não há nada além da aversão que surge. Quando alguém 
fica aquém no que é uma necessidade, surge a aversão. 
Então, quando alguém tira seu pão, quanta aversão surge 
por essa pessoa? Portanto, o apego é tal que irá embora. 
Não há problema com o apego depois disso.

Interlocutor: As pessoas dizem que toda a vida terrena 
é, na verdade, baseada no apego.

Dadashri: O que diz o “nosso” Akram Vignan? “Esta 
[vida terrena] existe com base no fundamento da aversão.” 
Para quem quer que seja que esse fundamento seja quebrado, 
o apego desaparecerá por si só. Digamos que alguém tem 
apego pelo chá. Mas o que aconteceria se você o fizesse 
comer uma sobremesa antes de beber o chá?

Interlocutor: Ele acharia o chá sem graça.

Dadashri: O apego ao chá se tornará insípido [menos 



23

intenso]. Quando “nós” damos este Gnan, a bem-aventurança 
que surge do Gnan faz com que todos os outros prazeres 
pareçam insípidos. E assim, o apego por esses prazeres 
chega ao fim.

Interlocutor: Essa é uma experiência comprovada.

Dadashri: Sim, uma experiência comprovada.

A principal causa da fome é a aversão

Uma pessoa que é vitaraag não tem nenhum senso de 
autoria. As coisas realmente acontecem por si mesmas. Uma 
pessoa come por apego ou aversão? Quando uma pessoa 
vai comer, ela come por apego ou por aversão?

Interlocutor: Certamente por apego!

Dadashri: Não, ela come por aversão.

Interlocutor: Dada, por favor, explique isso. Não 
entendi muito bem.

Dadashri: Quando não está com fome, o pobre homem 
permanece sentado. Quando fica com fome, sente-se infeliz 
por dentro. Quando surge a infelicidade, ele tem aversão, 
não é? As dores da fome são, em si mesmas, uma causa de 
aversão. Sentir sede é uma causa de aversão. A aversão surge 
nele, caso contrário, o que aconteceria se ele nunca sentisse 
fome? Se alguém não tivesse nenhuma fome relacionada à 
sexualidade, fome relacionada ao corpo ou qualquer outro 
tipo de fome, o que aconteceria?

Interlocutor: Então essa pessoa se tornaria vitaraag.

Dadashri: “Ele” [como o Ser] é de fato vitaraag! 
É apenas que surgem as dores da fome. Quantos tipos de 
fome surgem nele?

Interlocutor: Na verdade, existem infinitos tipos de 
fome!



24

Dadashri: Digamos que, um dia, assim, você decide 
não sair para passear, a fim de evitar que a fome surja. Você 
decide ficar na cama e dormir. Mesmo assim, a fome não 
surgirá? A fome deixará você em paz? Por um dia ou dois?

Interlocutor: A fome surgirá.

Dadashri: Então, o que acontecerá internamente?

Interlocutor: Começarei a me sentir desconfortável.

Dadashri: Isso significa que há infelicidade, há 
uma sensação de dor. Quando surge uma sensação de dor, 
considera-se que o efeito resultante da aversão surgiu. 
Uma vez que o efeito resultante da aversão surge, a pessoa 
amaldiçoa quem quer que apareça. Sim, se ela está com 
fome, ela amaldiçoa, ela até morde alguém. Se você estiver 
carregando comida e não lhe der, ela vai te morder. Esse é 
o caso da fome, da sede, da sexualidade. A sexualidade é 
um tipo de fome. Digamos que uma pessoa está “faminta” 
por um filme, mas você não a deixa ir assisti-lo. Então, o 
que ela fará? Ela terá aversão ou apego [por você]?

Interlocutor: Ela terá aversão.

Dadashri: É verdadeiramente devido a essa aversão 
que esta vida terrena passou a existir. O pobre apego, na 
verdade, não tem problema algum.

Interlocutor: É verdade que quanto mais “fome” 
alguém tem, mais aversão surge nele?

Dadashri: Sim, claro. Se ele sentir menos “fome”, 
então terá menos aversão. Aquele que nutriu a intenção 
de brahmacharya (celibato através da mente, da fala e do 
corpo) na vida passada, ou seja, que carregou essa intenção, 
então terá brahmacharya se revelando para ele nesta vida. 
Então, quando isso se revela, ele não sente fome por isso 
[sexualidade]. Ou seja, sua aversão por isso desapareceu. 



25

Isso significa que ele se tornou vitadwesh nesse assunto. 
Da mesma forma, em qualquer assunto em que a “fome” 
não surja, ele se torna vitadwesh nesse assunto.

Interlocutor: Enquanto o corpo existir, a fome está 
vinculada a surgir.

Dadashri: Não, mas para aquele que nutriu a intenção 
de brahmacharya, é possível que ele tenha pelo menos uma 
“fome” a menos. Todos os outros tipos de “fome” surgirão 
inevitavelmente.

Interlocutor: Sim, mas a outra fome que todos nós 
temos, de comer comida, essa fome surge inevitavelmente; 
então, a aversão nunca irá embora, irá?

Dadashri: Sim, de fato, a aversão nunca vai embora. 
É por isso que “nós” demos este vitaraag Vignan (a Ciência 
que leva ao estado absoluto livre de apego e aversão) e 
fizemos de Você vitadwesh.

Interlocutor: A fome ainda surge todos os dias, 
então como posso ser considerado como tendo me tornado 
vitadwesh?

Dadashri: Você entenderá esse ponto no dia em que 
compreender esta Ciência, você ainda precisa compreendê-
la! Enquanto todos aqueles que estão sentados aqui 
compreenderam, “quem é aquele que está sentindo fome e 
quem é Aquele que não está sentindo fome”. Eles sabem tudo 
isso. “Quem é aquele que está sentindo fome?”, todos vocês 
[mahatmas; os Autorrealizados] sentados aqui entenderam 
isso, certo? E aquelas pessoas [não Autorrealizadas] 
realmente pensam: “Estou sentindo fome”.

Se essa fome ou sede não surgisse, então esses monges 
não sairiam dos mosteiros jainistas (upashray). O apego 
realmente surgiu mais tarde. Apego significa “Isso é bom 
e isso é ruim”, essa parte surge mais tarde. Tudo surgiu 



26

principalmente daqui [aversão]. Se a raiz for identificada, 
então o trabalho espiritual de uma pessoa será feito, não é?

Portanto, a aversão é tal que todos os vishay (prazeres 
sensuais ou sexuais) que estão presentes na vida causam 
infelicidade. É por isso que a aversão surge em uma pessoa. 
E é com essa aversão que ela se esforça para apagar o 
“fogo”. Mais tarde, ela aprende que “Isso é bom e isso é 
ruim”; que isso é uma manga Ratnagiri e que este outro é 
esse tipo de manga. Ela aprende a ter esse apego depois 
de muito tempo. O apego não existia [antes]. Quando 
alguém precisa dessa manga Ratnagiri? E se a outra estiver 
disponível e esta não estiver?

Todas as necessidades que os seres humanos têm 
envolvem aversão. O apego surgiu mais tarde. A partir daí, 
começou a distinção entre “Isso é melhor do que aquilo; 
aquilo é melhor do que isso”, mas quando alguém está 
com fome, se preocupa com o que é bom e o que é ruim?

Todas essas são sensações de dor

Quando você sente fome, essa fome é considerada 
ashata vedaniya (a sensação de dor). Agora, ninguém do 
lado de fora está causando o surgimento de ashata vedaniya. 
Ashata vedaniya significa que a aversão continua a surgir 
dentro de você, o desgosto se desenvolve e, assim, você 
repreende qualquer pessoa que cruza o seu caminho. Agora, 
ashata vedaniya surge naturalmente, ninguém causou isso. 
É um castigo por ter um corpo. Daí surge a aversão. É 
devido a todos esses ashata vedaniya que surge a sensação 
de sede. Portanto, sempre que a frase “Eu me sinto assim” 
é usada, é tudo ashata vedaniya. O fato de você sentir sede, 
sentir fome, sentir sono, sentir cansaço, sentir isso e sentir 
aquilo, ou seja, sentir uma “queimação” interior, tudo isso 
é ashata vedaniya. A pessoa também não sente a sensação 
de estar com sono? Isso é tudo ashata vedaniya. E essa é 



27

a razão pela qual surge a aversão. E então, a partir dessa 
aversão, a pessoa começa a procurar comida devido ao 
ashata vedaniya! Ela acaba comendo qualquer coisa que 
aparece para acalmar a fome. E então, quando ela começa 
a ter escolhas, esse é o início do apego. Portanto, o apego 
é sua escolha individual por isso ou aquilo em tudo e em 
cada coisa; enquanto a aversão, na verdade, surge da falta 
de escolha. Ora, certamente não se pode viver sem comer, 
não é mesmo? Da mesma forma, certamente não se pode 
viver sem dormir! Se alguém o impedisse de dormir, como 
você se sentiria em relação a ele? Você teria apego ou 
aversão por ele?

Interlocutor: Eu sentiria uma enorme aversão por ele.

Dadashri: O que aconteceria se você estivesse com 
fome e alguém o impedisse de comer? Apego significa que 
é uma escolha própria; a pessoa é independente nisso. Na 
aversão, ela não é independente de forma alguma. Agora, 
alguém lê as escrituras e reflete sobre tudo isso em detalhes?

Interlocutor: Dada, como alguém pode refletir sobre 
isso em tantos detalhes?

Dadashri: Eles leem as escrituras. As escrituras 
foram escritas como um remédio coletivo para todos. 
Tome o remédio que for melhor para você. Não renuncie 
desnecessariamente à sua esposa e fuja. Para aqueles em 
que isso está no seu desdobramento de karma, eles podem 
fazer isso. E se não estiver no desdobramento do seu karma, 
que assim seja. Se estiver no desdobramento do karma 
de alguém [renunciar] e ele é obrigado a viver uma vida 
familiar, então ele fugirá no terceiro dia.

A aversão vem definitivamente primeiro, depois vem o 
apego

Se alguém não tem qualquer aversão pela própria 
esposa, então certamente não terá apego por nenhuma mulher. 



28

Essa é a lei natural. Portanto, o pobre homem está apegado 
a uma mulher por impotência. Na verdade, a aversão está 
surgindo nele, e é essa mesma aversão que o empurra para 
o apego. Se a aversão não estivesse surgindo, o apego por 
uma mulher nunca surgiria. Apenas analisando um pouco, 
ele perceberia que isso não é algo pelo qual valha a pena 
ter apego. O rei Bharat [imperador dos seis continentes, filho 
mais velho do Senhor Rushabhdev, o primeiro Tirthankar 
do atual meio ciclo de tempo] tinha mil e trezentas rainhas; 
ele pode ter tido apego por elas, mas não tinha aversão! O 
rei Bharat havia se tornado vitadwesh!

Hoje, porém, digamos que um homem se casa com uma 
mulher de pele escura, então ele definitivamente desenvolverá 
apego por outra mulher de pele clara. [Quando perguntado] 
“Ei, você! Você já tem uma esposa, não tem?” Ele dirá: 
“Mas ela não tem a pele clara!” Então, se não existissem 
mulheres de pele clara, ele desenvolveria algum apego?

Interlocutor: Não, não desenvolveria.

Dadashri: É isso mesmo; a causa principal é a aversão. 
A pessoa tem necessidade de uma mulher; esses órgãos dos 
sentidos são tais que, até que se alcance o Gnan, a pessoa 
tem necessidade de uma mulher e de todas as outras coisas.

Interlocutor: Não há necessidade de tudo isso depois 
do Gnan?

Dadashri: Não há necessidade de tudo isso depois de 
alcançar o Gnan; o que significa que apenas a sexualidade 
e os impulsos sexuais em relação às mulheres cessam. O 
resto, comida e tudo mais, ele precisará até o fim, enquanto 
o corpo estiver vivo.

Filhos, um efeito resultante da aversão praticada na 
vida passada

Se você não tem aversão pela esposa ou pelos filhos, 
então o apego nunca surgirá.



29

Interlocutor: Como assim? Se há algo que gostamos, 
algo pelo qual temos apego, então haveria aversão por isso?

Dadashri: Há aversão de fato; só então surge o apego! 
O apego não pode surgir sem aversão.

Interlocutor: Isso significa que primeiro há aversão?

Dadashri: O apego nunca pode acontecer sem aversão. 
A aversão surge do apego, e o apego surge da aversão. 
Quando você dá remédio a uma criança pequena, o que 
aconteceria se a criança cuspisse o remédio e ele caísse 
nos seus olhos?

Interlocutor: Então surgiria aversão.

Dadashri: Então surgiria aversão. Portanto, se a 
aversão desaparecer primeiro, então o apego desaparecerá. 
No momento, a aversão desapareceu para Você. “Você” 
não tem aversão por ninguém, mas o apego permanecerá. 
No entanto, é apego de descarga! Quanto à aversão, nem 
mesmo aversão de descarga permanece.

Interlocutor: Ainda não entendo muito bem como 
o apego surge da aversão. No momento em que vejo meu 
filho, o apego é a primeira coisa que acontece.

Dadashri: O apego só surgirá onde houve aversão, 
caso contrário, o apego certamente não surgirá.

Interlocutor: A aversão teria surgido devido a algum 
karma da vida passada?

Dadashri: Esse apego está surgindo como um efeito 
resultante disso. E se você tem uma aversão tremenda por 
alguém, então ele virá até você como seu neto para brincar 
no seu colo, e você lhe dará beijos. Ei, você! Por que você 
está beijando ele se você não gostava dele?

Aversão a partir do apego e apego a partir da aversão

A causa do conflito é a aversão. Quando surge muito 



30

apego, começa a se desenvolver a antipatia. A familiaridade 
até certo ponto resultará em apego, e se ultrapassar o “ponto 
crítico” [ponto máximo], resultará em aversão. Quando a 
aversão está acontecendo, nesse mesmo momento as causas 
do apego estão sendo alimentadas. E, na raiz de tudo isso, 
o apego e a aversão são um efeito e agnan (ignorância do 
Ser) é a causa!

Interlocutor: Eu li em uma seção do Aptavani que a 
semente da aversão é semeada através do apego, e a semente 
do apego é semeada através da aversão. Por favor, explique 
isso um pouco. Como isso acontece?

Dadashri: Por quê? Caso contrário, qual é a sua 
opinião?

Interlocutor: Eu posso entender que a aversão dá 
origem ao apego, mas não entendo como o apego dá origem 
à aversão.

Dadashri: O que você entende por “aversão gera 
apego”?

Interlocutor: Você explicou que alguém pode ter dito 
[na vida passada]: “Não quero ver a cara dessa pessoa”, e 
então essa mesma pessoa nasce como filho dele [nesta vida].

Dadashri: E ele continua beijando-o.

Interlocutor: Então isso significa que a aversão deu 
origem ao apego, correto?

Dadashri: Um dá origem ao outro e vice-versa. Este 
[apego] dá origem àquilo [aversão] e aquilo [aversão] dá 
origem a este [apego]. Nenhum dos dois afetará uma pessoa 
que é vitaraag.

Interlocutor: Por favor, explique como o apego dá 
origem à aversão.



31

Dadashri: Você pode ter muito apego por alguém, mas 
quando isso se torna excessivo, transforma-se em aversão.

Interlocutor: Quando [o apego] se torna excessivo, 
surge a aversão; este é um princípio estabelecido (siddhant). 
Por favor, explique melhor com um exemplo.

Dadashri: A causa das brigas que acontecem todos 
os dias em casa é exatamente essa. O apego é a causa. 
Quando se torna excessivo, surge a aversão. O resultado 
do apego diário é a aversão.

Interlocutor: Uma mulher tem muito apego pelo 
marido, é por isso que surgem brigas entre eles?

Dadashri: Sim, então quando ele sai de casa e não 
volta na hora certa, ela fica cada vez mais irritada. Nada 
acontece a uma pessoa que é vitaraag. Aqueles com grande 
apego simplesmente continuam a brigar.

Interlocutor: Isso acontece quando há muito apego; 
isso é verdade.

Dadashri: Infelizmente, isso também acontece quando 
há menos apego.

Interlocutor: Se é menos, então há menos [brigas] 
e, com o outro, há mais [brigas].

Dadashri: Mas isso continua acontecendo com certeza. 
Uma pessoa tinha muito apego por seu único filho, então, 
quando ele voltou de Mumbai após seis meses, quando 
seu filho começou a chamá-lo de “Papai, papai!”, ele 
imediatamente o pegou e o abraçou com tanta força que o 
bebê ficou esmagado, então o bebê mordeu o pai! O excesso 
estraga tudo. Devemos aprender o que é normalidade em 
todas as coisas. Ao fazer tudo voltar ao normal, a pessoa 
se torna vitaraag. Gradualmente, à medida que a pessoa 
traz tudo de volta ao normal, Ela se torna vitaraag. Uma 
criança pequena morderia ou não em tal caso?



32

Interlocutor: Sim, claro, ela morderia.

Dadashri: O que o pai fez foi apropriado ou o que 
a criança fez foi apropriado?

Interlocutor: A criança agiu apropriadamente. Sim, 
isso está correto.

Dadashri: Mesmo assim, o mortal continua abraçando 
a criança com tanta força.

Interlocutor: O pai tinha muito apego, e isso fez 
com que a criança sentisse aversão.

Dadashri: Não, foi porque ocorreu um apego 
excessivo que surgiu a aversão. Então, quando a criança 
mordeu o pai, isso despertou aversão no pai. Ele colocou 
a criança no chão e lhe deu um tapa. Mas mesmo assim, 
o pai não entende. Ele abraçou a criança ainda mais forte. 
Ele simplesmente sente que: “Embora eu tenha demonstrado 
muito amor, a criança me mordeu!”

É assim que o mundo é! As pessoas andam cegamente 
na escuridão [ignorância]. Mas o que pode ser feito? Então, 
com os “óculos” [visão divina como o Ser] que “nós” lhe 
demos, caminhe sem pressa e sem correr. Os “óculos” são 
bons, não são? “Você” não tropeça, não é?

“Nós” lhe demos explicações detalhadas dos pontos 
mais sutis que o mundo ainda nem descobriu.

Akram Vignan fez de você vitadwesh

Apenas [o termo] vitaraag foi usado. No entanto, 
no momento em que Gnan é dado aqui, a aversão é a 
primeira coisa a desaparecer em todas as pessoas. Mesmo 
quando alguém insulta a pessoa [que recebeu Gnan], Ela 
irá esclarecer as coisas com essa pessoa com equanimidade, 
mas não sentirá aversão. “Você” também experimenta isso 
até certo ponto? Ou Você experimenta isso completamente?



33

Interlocutor: Eu experimento isso constantemente.

Dadashri: Mesmo que alguém lhe lance insultos! Caso 
contrário [sem Gnan], qual seria o resultado se alguém lhe 
lançasse insultos? O que aconteceria se ele lhe lançasse 
insultos? Você teria aversão por ele ou apego?

Interlocutor: Eu definitivamente teria aversão por 
ele. Mas agora, depois de alcançar este Gnan, Eu não sinto 
aversão mesmo em uma situação em que é provável que 
ela surja.

Dadashri: Se Você não sente aversão mesmo quando 
é colocado na casa de uma pessoa por quem é provável 
que sinta aversão, então saiba que Você se tornou digno 
de se tornar vitaraag!

Não faz sentido se Você ainda tem aversão em lugares 
onde a aversão normalmente surgiria. A aversão que Você 
costumava sentir no passado não surge mais em nenhum 
lugar, não é?

Interlocutor: Ela surge em um lugar.

Dadashri: Não é problema se surge em um lugar. Se 
está surgindo em apenas um lugar, então entregue-a a “nós”. 
A aversão não está surgindo em nenhum outro lugar, em 
nenhum outro lugar neste mundo inteiro, certo? O único 
lugar onde ela está surgindo é, na verdade, um erro na 
Sua visão, um erro no Seu entendimento. Na realidade, a 
aversão não está surgindo nem mesmo lá. E ela também 
não surge em nenhum outro lugar, não é? Portanto, Você 
não tem aversão em nenhum lugar, tem?

Interlocutor: Não, não surge em nenhum lugar.

Dadashri: Digamos que outras quatro pessoas estão 
sentadas com Você em um carro, e uma delas diz: “Voltarei 
em cinco minutos depois de fazer darshan (visualização 



34

devocional de um ídolo em um templo)”. Então, vocês 
quatro sentados no carro insultariam aquele que saiu? O 
que Você faria?

Interlocutor: Bem, é uma circunstância que se 
apresentou e Eu devo Vê-la. Então, nesse caso, a aversão 
certamente não surgiria.

Dadashri: Não, mas o que Você faria? “Você” 
resolveria isso com equanimidade? “Você” não teria aversão 
por ele depois, teria? Mesmo que ele voltasse depois de 
quinze ou trinta minutos?

Interlocutor: Sim, mesmo assim a aversão não 
surgiria.

Dadashri: “Nós” fizemos de Você vitadwesh.

Então, que Gnan “nós” estabelecemos em Você? 
[O tipo de Gnan em que] Sua aversão desapareceu 
completamente. “Nós” não obstruímos seu apego. “Nós” 
dissemos a você: “Coma mangas alphonso, coma polpa de 
manga e pão achatado, coma o que quiser. Vista roupas 
[bonitas], vá ao cinema!” Por que “nós” dissemos isso? É 
porque Você não desenvolve nenhuma inimizade por essas 
coisas. Como “nós” impedimos Sua aversão, Você pode 
permanecer em saiyam (um estado em que a separação é 
mantida mesmo em meio à raiva, orgulho, manipulação, 
ganância, apego, aversão e sexualidade expressos dentro do 
ser relativo) o dia inteiro. É devido à aversão que há falta 
de saiyam. Uma pessoa não pode ter apego o dia inteiro, 
ela só tem aversão!

Então, é assim, se o efeito resultante da aversão 
diminuiu, então não há problema se o apego existe. “Nós” 
libertamos Você depois de torná-lo vitadwesh, mas ninguém 
vai chamá-lo de vitaraag. Mas que nível Você alcançou? 
“Você” se tornou vitadwesh. Para Você, artadhyan e 



35

raudradhyan cessaram. Este artadhyan e raudradhyan são 
aversão. Artadhyan e raudradhyan seriam considerados apego 
ou aversão? Na verdade, eles são aversão. Raudradhyan pode 
surgir quando há apego? Quando há apego, raudradhyan 
não pode surgir naquele momento. Raudradhyan surge onde 
há aversão.

Depois de se tornar vitadwesh, Você pode se tornar 
vitaraag

“Você” se tornou vitadwesh, mas ainda não se tornou 
vitaraag! É aí que esse apego irá embora. Agora, como 
esse apego vai embora? É assim: Você definitivamente vai 
deixar ir o que é amargo e vai deixar ir a aversão pelo que 
é amargo. Mas vai levar tempo para Você deixar ir o que 
é “doce” [agradável] e também vai levar tempo para que 
o apego que Você tem por isso vá embora. Todo mundo 
sabe como deixar ir o amargo, mas e o doce?

Interlocutor: É verdade, leva muito tempo para fazer 
isso.

Dadashri: É por isso que “nós” dizemos: “Você se 
libertou do amargo. Esse era realmente o maior perigo, o 
da aversão.”

Interlocutor: Então, isso surgiu fundamentalmente 
da aversão?

Dadashri: Tudo isso surgiu fundamentalmente da 
aversão. E, além disso, tudo isso surgiu da vingança. Portanto, 
Seu trabalho espiritual estará concluído se houver paz e 
harmonia. Caso contrário, enquanto a vingança prevalecer, 
ela o vinculará. Se as pessoas do mundo compreendessem 
apenas este ponto dos vinte e quatro Senhores Tirthankar, 
então o mundo alcançaria a salvação. Apenas este único 
ponto dos vinte e quatro Senhores Tirthankar: “Torne-se 
vitadwesh!”



36

Interlocutor: É um ponto muito importante.

Dadashri: Sim, é um ponto muito profundo, raramente 
tal ponto surge. Vitadwesh e vitaraag! Na verdade, o mundo 
nem sequer ouviu a palavra vitadwesh!

Interlocutor: E mesmo que algo parta, é a aversão 
que parte primeiro, e depois parte o apego.

Dadashri: Sim. A aversão sai primeiro. A aversão 
realmente tem que sair primeiro. Se a aversão não sair, 
então a libertação (moksha) não pode acontecer. Então, não 
importa do quanto de apego a pessoa se livre, ela ainda 
não chegará a lugar nenhum.

Depois de se tornar vitadwesh, o que resta é a descarga 
do apego

Interlocutor: “Se há apego, então a aversão surgirá. 
O apego é uma fase (paryay) da ganância, e é o último a 
partir. É por isso que é possível que alguém tenha apego, 
mas não aversão. No entanto, onde não há apego, também 
não há aversão. O apego é a coisa principal; com sua 
destruição, alcança-se o estado absoluto como o Ser, ou 
seja, alcança-se a libertação. Por favor, explique isso.

Dadashri: A natureza inerente (swabhaav) da aversão 
é amarga, portanto, a pessoa se liberta da intenção amarga, 
enquanto a outra [o apego], sendo doce, permanece. A 
aversão é amarga, não é apreciada, mas agora que entrou 
dentro de nós, o que podemos fazer? No entanto, a aversão 
vai embora quando Gnan é alcançado ou quando há uma 
mudança na crença, quando a crença de “Eu sou a Alma” 
se estabelece. Quando essa crença é alcançada, a aversão 
vai embora. Isso porque ela é amarga. Se fosse doce, então 
este [ser relativo] não permitiria que ela fosse embora! 
Portanto, o apego permanece até o fim.

Interlocutor: Dada, quando você dá Gnan, do apego 



37

e da aversão que estão presentes, a aversão vai embora 
naquele exato momento. Por que isso acontece?

Dadashri: A aversão vai embora primeiro, porque 
o karma de demérito (paap) é destruído. Então, apenas o 
apego permanece, que gradualmente se desgasta e, também, 
está na forma de descarga, não na forma de carga. Ele se 
reduz gradualmente e, finalmente, a pessoa é chamada de 
vitaraag. “Ela” é considerada vitaraag quando até mesmo 
o apego vai embora.

Interlocutor: Dada, se o apego está apenas na forma 
de descarga, então a aversão também permanece na forma 
de descarga ou não?

Dadashri: Não, a aversão definitivamente desaparece. 
Um novo karma seria vinculado se a aversão estivesse 
presente. Enquanto a aversão existir, surgirão preocupações. 
No entanto, aqui, nem mesmo uma única preocupação surge. 
A razão para isso é que a aversão é destruída no primeiro 
dia [ao alcançar o Gnan].

Interlocutor: Não no primeiro dia, ela é destruída 
naquele exato instante.

Dadashri: Então, Ele se torna jeetendriya jina (Aquele 
que tem o Conhecimento do Ser, portanto, Ele não é mais 
o dono dos cinco órgãos dos sentidos ou dos prazeres 
derivados deles) naquele mesmo instante. Um jeetendriya 
jina conquistou de fato todos os órgãos dos sentidos, é 
por isso que isso acontece para Ele naquele instante. “Ele” 
se torna vitadwesh. “Ele” conquista todos os órgãos dos 
sentidos.

Interlocutor: Mas a aversão permanece como descarga 
ou não?

Dadashri: Não.



38

Interlocutor: Ela não permanece. Eu sinto que não 
resta nenhuma inimizade em relação àqueles por quem eu 
tinha inimizade anteriormente.

Dadashri: Ela não permanece de forma alguma. 
“Você” se tornou vitadwesh.

Interlocutor: Minha aversão se foi, mas o que Eu 
devo fazer para que a aversão da outra pessoa também vá 
embora?

Dadashri: Continue fazendo pratikraman. O apego 
surgiu da aversão, ambos têm uma relação de causa e efeito. 
Portanto, como a aversão não está surgindo, toda a causa 
cessou; [A pessoa se tornou] vitadwesh!

Interlocutor: Mas, Dada, o apego ainda permanece. 
Se alguém tem esposa, filhos, escritório, negócios, então 
o apego ainda permanece, não é? Esse apego é na forma 
de descarga?

Dadashri: Esse apego é na forma de descarga. Quando 
é que é realmente considerado apego? Quando está na 
forma de carga, quando se tem a consciência de que “Eu 
sou Chandubhai”. É aí que é realmente considerado apego. 
Mas quando há consciência de “Eu sou Alma pura”, nesse 
momento, não é realmente apego. É na forma de descarga. 

Aquele que parou de atacar os outros tornou-se Deus!

É chamado de dharma (religião) quando o apego e a 
aversão não ocorrem sob nenhuma circunstância. Não há 
problema se o apego acontecer, mas a aversão nunca deve 
surgir. No entanto, as pessoas [aquelas que não receberam 
Gnan] revidam.

Apenas certifique-se de que nenhuma [intenção de] 
atacar [os outros] esteja surgindo. E quando você sentir isso, 
venha a “nós” e diga: “Eu continuo tendo pensamentos de 



39

atacar”. Deixe esses pensamentos virem, mas esses ataques 
não são Seus, são? Se Você responder: “Não, não são”, 
então não há problema.

As escrituras dizem que se Você não tem a intenção 
(bhaav) de atacar ninguém, então Você é realmente o Senhor 
Mahavir. No momento em que parei de atacar os outros, 
passei a me considerar o Senhor Mahavir; só que não 
dizia isso abertamente. Deve ser a mesma coisa de que o 
Senhor falou; então agora não preciso mais procurar nada. 
Vá encontrar-me um homem neste mundo cujos ataques 
tenham cessado; nunca haverá um. É justamente por causa 
desse “eu sou”, “para mim” e “meu” que a pessoa não 
consegue progredir. Quando esse “eu sou” desaparecer, 
todos os problemas terrenos desaparecerão.

A conta kármica do sofrimento experimentado devido 
ao apego e à aversão

Interlocutor: “Em tudo aquilo a que alguém tem 
apego, ele terá que experimentar [sofrer] aversão nessa 
mesma coisa mais tarde. E em tudo aquilo a que alguém 
tem aversão, ele terá que experimentar [sofrer] apego nisso 
mais tarde.” Por favor, explique este aforismo (sutra).

Dadashri: O apego nunca pode surgir sem uma razão. 
O apego surge quando alguém experimenta algum tipo de 
golpe. Se alguém deixa de falar com seu amigo devido a 
algum desentendimento, e eles não se falam por seis meses 
a um ano, então surge um apego tremendo entre eles. Então, 
quando eles começam a se falar novamente, os mortais se 
abraçam! Agora, eles haviam parado de falar um com o 
outro por causa da aversão, mas o apego que surgiu dessa 
aversão aumentou a tal ponto que, no final, eles acabaram se 
abraçando, e tanta concordância e unidade se desenvolveram 
em sua amizade que você nem consegue imaginar! É assim 
que o mundo inteiro funciona.



40

A atração (aakarshan) ocorre apenas onde você 
tem uma conta kármica. O que é apego? É quando você 
alegremente se permite ser atraído. E qual é a razão pela 
qual isso não é [considerado] apego? É porque, mesmo que 
Você não deseje, a atração acontece. Isso acontece ou não?

Interlocutor: Sim, acontece.

Dadashri: Então não pode ser considerado apego. 
No apego, as coisas acontecem de acordo com os desejos 
de alguém. Agora, porém, não é o Seu desejo. Depois que 
“nós” transmitimos este Gnan, todas essas pessoas têm uma 
esposa, mas agora isso deve ser sem o desejo de alguém; 
apenas na medida da atração!

A aversão é repulsa (vikarshan) e o apego é atração 
(aakarshan). A atração e a repulsa continuam a surgir, 
essa é a natureza inerente do pudgal (matéria inanimada). 
A natureza inerente do Ser não é assim. Para reduzir o 
apego e a aversão, é preciso compreender a Ciência dos 
Senhores vitaraag.

Vitaraagata alcançado através do Purusharth das Agnas

Interlocutor: Vitaraagata (um estado em que há 
ausência total de apego e aversão) é um estado alcançado 
através do Atma Purusharth (o verdadeiro esforço espiritual 
para progredir como o Ser; também conhecido como 
Purusharth) ou é parte da criação da natureza?

Dadashri: É um estado alcançado através do Atma 
Purusharth. Não é parte da criação da natureza. Como parte 
da criação da natureza, crescem limões, goiabas, romãs, 
mas não vitaraagata. Você não encontrará em lugar algum 
uma árvore de vitaraagata que dê frutos exatamente assim.

Interlocutor: O que eu quis dizer com criação da 
natureza é que surge uma circunstância em que nos tornamos 
vitaraag, ou só podemos nos tornar vitaraag através do 
Purusharth?



41

Dadashri: Não, a criação da natureza não tem 
nenhuma conexão com isso. Vitaraagata não pode surgir 
sem Purusharth. Isso porque, depois que prakruti (complexo 
não-Ser) e Purush (Ser) se separam, o tanto que Você 
mantém de Purusharth seguindo as Agnas (cinco princípios 
que preservam a consciência como o Ser em Akram Vignan), 
vitaraagata surge nessa medida. Mais ainda, não é possível 
fazer Atma Purusharth sem a separação da prakruti e do 
Ser. O outro purusharth (esforço no relativo) que as pessoas 
do mundo fazem é um esforço ilusório.

Deve-se compreender a demarcação entre o Ser (Atma) 
e o não-Ser (anatma) a partir do Gnani Purush. “Suas” 
explicações são válidas em todos os três períodos de tempo. 
Mesmo depois de um milhão de anos, a iluminação [do 
Conhecimento] permanece a mesma. A partir do momento 
em que a pessoa encontra o Gnani Purush, Ela se torna 
vitadwesh. Depois disso, à medida que os “arquivos” [termo 
especial de Dadashri para contas kármicas que afastam a 
pessoa do Ser e a levam para a vida terrena] são apagados, 
Ela começa a se tornar vitaraag e, assim que todos os 
“arquivos” são apagados, Ela se torna vitaraag. O Gnani 
Purush é completamente vitaraag. Pode faltar um ou dois 
graus, mas, fora isso, Ele é completamente vitaraag! 

À medida que vitaraagata aumenta, a pessoa se liberta 
do apego e da aversão nessa mesma medida e começa a 
compreender o que é a libertação nessa medida; o estado 
completo começa a surgir. [“Aquele” que tem] Vitaraagata 
absoluto é conhecido como Deus. Quando Alguém Vê e 
Conhece, mas o apego e a aversão não surgem, isso é 
chamado de vitaraag Charitra (Conduta como o Ser que 
é livre de apego e aversão)! Quem pode impedir Aquele 
que apenas deseja se tornar vitaraag? Quem pode impedir 
Aquele que não se envolve em apego ou aversão?



42

A pessoa se torna vitadwesh imediatamente após 
alcançar Gnan

Interlocutor: Esses Senhores vitaraag, Eles não têm 
nenhum apego, mas nós temos apego por você.

Dadashri: Não há problema com o apego que Vocês 
têm por mim.

Interlocutor: É por isso que sentimos vontade de 
vir aqui.

Dadashri: “Vocês” definitivamente teriam apego por 
mim.

Interlocutor: Então, o que significa ser vitaraag?

Dadashri: Vitaraag significa, bem, se Você quer se 
referir a um Vitaraag no sentido verdadeiro, então Você deve 
dizer “vitaraag e [vit]dwesh”. Mas por que as pessoas se 
referem aos Vitaraag como vitaraag [apenas]? A resposta é 
que quando Eles alcançam a consciência desperta (jagruti) 
como o Ser, quando alcançam samyak Darshan (a crença 
correta de “Eu sou Alma pura”), ou seja, quando alcançam 
kshayak samyak Darshan (a convicção permanente da 
crença correta, “Eu sou Alma pura”), nesse momento Eles 
se tornam vitadwesh com certeza. Quando “nós” lhe damos 
Gnan, Você se torna vitadwesh, o que significa que a coisa 
chamada aversão dentro de Você chega ao fim.

A aversão chega ao fim. É por isso que, quando 
a raiva surge, Você não gosta disso. Se surge desprezo 
(tiraskaar) por alguém, Você não gosta disso. Tudo isso 
que é considerado aversão, que é considerado desprezo, 
nada disso permanece [dentro de Você]. Portanto, Você 
definitivamente se tornou vitadwesh.

Prashasta raag é a causa de vitaraagata

O efeito do apego é um estado de inconsciência 



43

densa, e o efeito da aversão é o medo. Quando esses dois 
desaparecem, a pessoa se torna vitaraag. Não é possível se 
tornar vitaraag antes disso. Nossos mahatmas (aqueles que 
receberam a Autorrealização através do Gnan Vidhi) estão 
se preparando para se tornarem vitaraag. Se alguém lhes 
perguntar: “Vocês se tornaram um pouco vitaraag?”, eles 
responderão: “Sim, definitivamente nos tornamos. Nós nos 
tornamos vitadwesh.”

Agora eles precisam se tornar vitaraag. Dos dois 
[liberdade do apego e da aversão], um foi alcançado. 
Alguém pode perguntar: “Depois de se tornar vitadwesh, 
onde permanece o apego?” A resposta é que, então, o 
apego surge pelo Gnani. O apego pelo Gnani surge, para 
os mahatmas; o apego que costumava existir pelas coisas 
terrenas desapareceu e agora se estabeleceu aqui. Mas esse 
apego é referido como prashasta raag (o apego que levará 
à libertação). Esse prashasta raag é a causa do vitaraagata 
(um estado de completa ausência de apego e aversão). Este 
é o único apego que torna alguém vitaraag. Surgiu em Você 
algum apego por todos esses mahatmas ou não?

Interlocutor: Sim, surgiu.

Dadashri: O apego que surge pelo Gnani Purush, 
pelos mahatmas, é considerado um apego benéfico. Qual 
é o fruto do prashasta raag? É a liberdade do apego e da 
aversão. Ele realmente dará esse fruto. Isso acontecerá por 
si só, Você não precisa fazer mais nada. Ele certamente 
produzirá esse fruto. Digamos que você plantou uma 
semente, plantou uma semente de milho, regou-a e fez 
tudo o mais, então a espiga de milho não brota por si só 
ou você precisa entrar para fazê-la brotar?

Prashasta raag é o apego que liberta Você de todo 
o sofrimento. É o apego que elimina todos os sofrimentos, 
os sofrimentos terrenos. Então, Você se tornou livre da 



44

aversão, mas Seu apego ainda não se foi. Esse apego que 
está preso em todos os lugares, ele sai de lá e se instala 
em mim [o Gnani Purush]. Aquele outro apego agora é 
doloroso. Então, alguém pode perguntar: “E o apego que é 
em relação a Dada?” Isso é realmente considerado prashasta 
raag. O tipo de apego que é a causa direta da libertação! 
E é bom que o apego se estabeleça no Gnani Purush, não 
é? Então todos os problemas acabarão!

E Krupaludev [um Gnani Autorrealizado que viveu 
entre 1867-1901, também conhecido como Shrimad 
Rajchandra] ajudou a verificar isso afirmando: “O Sat Purush 
(o Gnani, o Autorrealizado) é de fato o seu Ser.” Assim, 
essa “água” também está correndo nessa mesma direção! 
Todas as afirmações coincidem!

Prashasta raag é a própria libertação nesta era do ciclo 
de tempo

[“Aquele” que tem] Este prashasta raag é considerado 
vitadwesh, mas não vitaraag. “Ele” torna-se vitaraag depois 
que este prashasta raag também desaparece. Prashasta raag 
é realmente muito benéfico nesta era do ciclo de tempo. 
Se este prashasta raag permanecer, então saiba que Você 
alcançou a libertação, porque este apego destrói todos os 
outros tipos de apego. Este apego destrói todos os prazeres 
terrenos externos; destrói todos os outros apegos. É por 
isso que, se este prashasta raag surgir, considere-o como 
libertação para esta era do ciclo de tempo.

Interlocutor: Qual é a função do prashasta raag?

Dadashri: Prashasta raag remove o apego em outros 
lugares, remove o apego de todas as coisas temporárias e, 
quando o apego se estabelece onde o elemento eterno se 
manifestou, ou seja, quando o apego se estabelece no Gnani 
Purush, tudo se resolve muito rapidamente.



45

O prashasta raag se estabelece e, depois que esse 
apego se estabelece, ele precisa ser removido. É preciso 
removê-lo depois que ele foi estabelecido. [Assim como] 
Você tem que acender o fogão e, depois de terminar de 
cozinhar, tem que apagar o fogo. Você não tem que apagar 
o fogo depois de terminar de cozinhar?

Interlocutor: Deve ser apagado.

Dadashri: Então, alguém pode perguntar: “Se você 
tem que apagá-lo, por que você o acende?” Como o 
prashasta raag foi estabelecido, ele tem que ser removido. 
O seu ainda não foi estabelecido; você tem que estabelecê-
lo. Uma vez estabelecido, esse apego externo [terreno] irá 
parar; ele chegará ao fim! Depois disso, uma vez que o 
prashasta raag tenha sido estabelecido, isso também precisa 
ser removido, tem que ser retirado. E então, a solução 
permanente [libertação final] acontecerá.

Prashasta raag é o maior de todos

Interlocutor: Nós temos muitos sentimentos e afeto 
por você. Então, se ficarmos loucos por você, a principal 
coisa que devemos adquirir será deixada de lado, certo?

Dadashri: Não, não. Não é que Você esteja ficando 
louco. “Você” é o Ser, então, se esse tipo de loucura se 
desenvolvesse, Você, como o Ser, não perceberia isso?

Interlocutor: Mas, então, por que isso aconteceu com 
Gautam Swami [o principal discípulo do Senhor Mahavir]?

Dadashri: Isso aconteceu, e por causa disso o Gnan 
pode ficar parado, mas não vai desaparecer. O Gnan fica 
parado, mas isso é considerado como prashasta raag. Qual 
é o fruto do prashasta raag? Um estado livre de apego e 
aversão. Enquanto que o resultado do apego na vida terrena 
é o apego e a aversão.



46

Então, que apego permanece depois que alguém se 
torna vitadwesh? É o prashasta raag que permanece. O 
apego que é a causa direta da libertação. Não há nem 
mesmo uma gota de apego terreno nele.

Interlocutor:  O prashasta  raag  desaparece 
naturalmente?

Dadashri: Não há problema algum com isso. Mesmo 
que o prashasta raag não desapareça, não há problema, 
porque ele só descansará depois de lhe trazer a libertação. 
Portanto, não há necessidade de se preocupar com isso. 
Prashasta raag, o tipo que Gautam Swami tinha pelo 
Senhor Mahavir. Se não for agora, então o prashasta raag se 
dissolverá por si mesmo depois de um tempo, ele continua 
a se dissolver.

Interlocutor: Mas foi isso que impediu a libertação 
de Gautam Swami.

Dadashri: Como isso pode ser considerado um 
impedimento? A libertação pode acontecer depois de seis 
ou doze anos, pode acontecer depois de quinze anos, ou 
pode acontecer na próxima vida. Não há nada a temer sobre 
prashasta raag, o perigo reside neste apego terreno. Não 
importa quanto prashasta raag exista, não há necessidade 
de temê-lo.

Interlocutor: Keval Gnan (Conhecimento Absoluto) 
não pode se manifestar com prashasta raag, pode?

Dadashri: Qual é a pressa para keval Gnan? Diga: 
“Venha se quiser.” É assim, estamos sentados no trem [da 
libertação]. Keval Gnan é a estação final. Ele virá por si 
mesmo. Qual é a pressa? Keval Gnan está quase em Suas 
mãos. Ele pode realmente ser referido como keval Gnan 
a partir do momento em que Você alcança a experiência 
clara e distinta do Ser (spashta vedan).



47

Interlocutor: Se não keval Gnan, mas Gnan fica 
obstruído, não é?

Dadashri: Não, Gnan não fica obstruído de forma 
alguma. Pelo contrário, o Gnan aumenta. A quem isso 
acontece? Suponha que uma pessoa muito envolvida na vida 
terrena obtenha esse Gnan, então esses envolvimentos são 
limpos e Seu foco fica exclusivamente no Gnani. Isso não 
acontece com todos. Se alguém está muito arraigado na vida 
terrena, se seu chit (a faculdade interior do conhecimento 
e da visão) ficou preso em muitos lugares na vida terrena, 
então, quando seu chit fica preso aqui [no Gnani], ele se 
desprende de todos os outros lugares. Isso não é prejudicial. 
Isso é conhecido como prashasta raag. Esse apego não 
surge com frequência, mas, quando surge, faz grandes coisas.

Interlocutor: Além do prashasta raag, o paudgalik 
raag (apego terreno, apego relacionado ao complexo do 
não-Ser) pode surgir em relação ao Gnani?

Dadashri: Paudgalik raag sempre se desprenderá. 
Esse apego fica preso através do pudgal (complexo não-Ser), 
mas mais tarde se desprende e, eventualmente, permanece 
apenas como prashasta raag. Isso já aconteceu, já aconteceu 
antes! Não é algo novo.

Prashasta raag surge, mas eventualmente a pessoa 
se liberta de tudo através dele. Onde quer que haja 
emaranhamentos, todos eles são resolvidos, e o apego 
converge para um único lugar. É por isso que as pessoas 
consideram prashasta raag como a melhor ferramenta. Todos 
os outros emaranhamentos são resolvidos através disso.

Aquilo que nunca pode ser esquecido é prashasta raag

Primeiro, a pessoa se torna vitadwesh, depois se torna 
vitaraag. Depois que surge [o estado de] vitadwesh, apenas 
o apego permanece. A natureza inerente do apego é tal que 



48

ele certamente desaparece mais tarde. Isso ocorre porque, 
quando o apego finalmente se destaca do pudgal (complexo 
não-Ser), ele se estabelece sobre o Gnani Purush. Mas como 
é esse apego? É prashasta raag. É o apego pelo Gnani, 
que lhe deu o Gnan (Conhecimento do Ser), ou apego pelas 
escrituras que lhe foram mostradas. Portanto, o apego que 
permanece pelas ferramentas relacionadas com [alcançar] 
o Ser é chamado prashasta raag. E à medida que esse 
apego diminui gradualmente e finalmente chega ao fim, a 
pessoa torna-se vitaraag. Mais cedo ou mais tarde, Você 
definitivamente terá que se livrar até mesmo do apego que se 
estabelece sobre o Gnani Purush e todas [essas ferramentas 
para alcançar a libertação], não é?

Interlocutor: Se há apego, então há aversão, não é 
esse o caso?

Dadashri: Se for paudgalik raag (apego terreno), 
então há aversão. Considerando que isso é chamado de 
prashasta raag, então não há aversão. Prashasta raag não 
é caracterizado pela aversão. Esse apego é um tipo notável 
de apego, e é esse mesmo apego que leva à libertação. 
“Ele” tem prashasta raag pelo Gnani Purush.

Interlocutor: Por favor, explique o significado da 
palavra “prashasta raag”.

Dadashri: É um tipo de apego muito exaltado. É um 
tipo de apego que não causa vínculo kármico. O tipo de 
apego que não resulta em escravidão. Todos os outros tipos 
de apego causam escravidão, enquanto este apego resulta 
em libertação.

Interlocutor: Isso não é apego; isso é amor puro 
(prem).

Dadashri: É amor puro, mas é referido como prashasta 
raag. Se isso surge, então é mais do que suficiente. Quando 



49

Dada é constantemente lembrado, isso é prashasta raag. 
Isso acontece com alguém, em que Você não esquece Dada 
de forma alguma? Deixe-me ver, levante a mão. Um, dois, 
três... acontece com todos! Uau! “Ele” não é esquecido nem 
por um segundo. Não esquecer Dada é equivalente a não 
esquecer o Ser, porque o Gnani Purush é verdadeiramente 
o Seu próprio Ser.

Interlocutor: Se eu não venho aqui para encontrá-lo, 
sinto como se algo estivesse faltando.

Dadashri: Enquanto Você não tiver a experiência 
clara e distinta do Seu próprio Ser, o Gnani Purush, Ele 
mesmo é o Seu próprio Ser, e se Você permanecer em 
estreita proximidade com Ele, então Você alcançará tudo. 
É muito simples, não é? Não é difícil.

Você se tornou vitadwesh, mas ainda precisa se tornar 
vitaraag

O tipo de amor puro que o mundo nunca viu antes, 
esse amor se manifestou aqui [dentro do Gnani]. Isso 
porque os outros em quem esse amor puro poderia ter se 
manifestado eram absolutamente vitaraag e, portanto, esse 
amor puro não era visível. Como “nós” ficamos aquém [em 
alcançar keval Gnan], o amor puro permaneceu [visível] e 
o vitaraagata completo não surgiu.

Interlocutor: Você disse que “‘Nós’ nos tornamos 
a personificação do amor puro (prem swaroop), mas o 
vitaraagata completo não se manifestou”. Você poderia 
explicar o que isso significa?

Dadashri: O que significa amor puro? Quando Sua 
intenção interior não se corrompe por ninguém, nem mesmo 
um pouco; isso é conhecido como amor puro. Significa 
vitaraagata completo, que em si é considerado amor puro.



50

Interlocutor: Então, onde está o amor puro? Em que 
estado aqui ele pode ser considerado amor puro?

Dadashri: Bem, amor puro significa que, o tanto que 
alguém se torna vitaraag, esse tanto de amor puro surgirá. 
Para Aquele que é completamente vitaraag, Ele terá amor 
puro completo! Todos Vocês [mahatmas] já se tornaram 
vitadwesh. Agora, à medida que Vocês gradualmente 
começam a se tornar vitaraag em todas as questões, o amor 
puro começará a surgir.

Interlocutor: Então, Eu me tornei vitadwesh, mas Eu 
sou incapaz de me tornar vitaraag.

Dadashri: “Você” se tornou vitadwesh, mas não 
se tornou vitaraag. “Você” agora se tornará vitaraag na 
“nossa” presença. Então, agora, todo o apego que Você 
tinha no momento em que se tornou vitadwesh, todo esse 
apego se estabeleceu em “nós” e, em seguida, também se 
estabeleceu em “nossa” fala. Consequentemente, as cinco 
Agnas não precisam ser relembradas, elas são relembradas 
automaticamente. Dessa forma, Seu apego foi desviado. O 
apego que estava em todos os outros lugares foi transferido 
para cá.

Interlocutor: Esse nosso apego que foi desviado e 
se estabeleceu em você...

Dadashri: Isso é prashasta raag. Esse prashasta raag 
é a causa direta para se tornar vitaraag. É a causa para quê? 
É a causa para qual karma? É a causa direta para se tornar 
vitaraag. Não há outra maneira. Não há nenhum propósito 
terreno em prashasta raag. Portanto, ele leva diretamente 
a alcançar vitaraagata.

Como e quando vitaraagata se manifesta?

Interlocutor: Para nós, mahatmas, quando vitaraagata 
se manifestará completamente?



51

Dadashri: Se você está escrevendo os números de 
um a cem, o cem aparece imediatamente?

Interlocutor: Não, não aparece.

Dadashri: Então, depois de escrever o número vinte, 
você tem que ver se é capaz de escrever os números vinte e 
um, vinte e dois, vinte e três, vinte e quatro ou não. Dessa 
forma, ficará completo. Essa [progressão] em si levará à 
conclusão. “Você” não precisa completá-la. Essa velocidade 
[progressão] em si mesma trará a conclusão. 

Primeiro, veja como você pode diminuir o apego e 
a aversão [descarga]. Então, agora a crença errada mudou 
para a correta [de “Eu sou Chandubhai” para “Eu sou 
Alma pura”], agora a visão se voltou para “como aumentar 
vitaraagata, como tornar isso absoluto”. Anteriormente, 
a visão era voltada para diminuir o apego e a aversão. 
Não está o mundo inteiro trabalhando duro em vão para 
diminuir o apego e a aversão? Durante todo o dia, não há 
nada além de upadhi (problemas induzidos externamente 
e o sofrimento resultante), nada além de preocupações; 
existem os três terríveis infernos flamejantes da angústia 
mental, física e emocional!

Que tipo incrível de vitaraagata Vocês [mahatmas] 
têm! Um pouco de vitaraagata, apenas uma fração, mas 
ainda é vitaraagata. Isso pode ser considerado como a 
dissipação completa do apego e da aversão! Apenas uma 
fração de vitaraagata dissipa completamente o ponto de 
contato (ras) do apego e da aversão interior. Pode parecer 
externamente como apego e aversão, mas não há ponto de 
contato (ras) interior. Basta olhar para este vitaraagata!

Interlocutor: Quando e como os mahatmas alcançarão 
o vitaraagata que você tem?

Dadashri: Na medida em que Você permanecer em 



52

contato comigo, esse tanto... Não é algo que se aprende 
memorizando, é algo que se aprende observando.

As pessoas olham nos olhos. Por que as pessoas, por 
que todos olham nos olhos? Alguém dirá: “Tudo, todas as 
intenções internas podem ser lidas nos olhos! Eu posso 
saber quais são as intenções internas da outra pessoa”. 
Dessa forma, as pessoas passam a entender que “Esse 
homem não deve ser autorizado a entrar na casa. Seus olhos 
transmitem que ele não tem intenções adequadas e boas”. 
Da mesma forma, vitaraagata pode ser visto nos olhos do 
Gnani; você não verá apego ou aversão a nada em Seus 
olhos. Não há nenhum motivo oculto de qualquer tipo. Não 
há mendicância por dinheiro ou qualquer outra coisa; há 
apenas vitaraagata. À medida que se continua a observar 
esse vitaraagata, aprende-se. Não há nada mais do que isso.

Deixe-me dar um exemplo disso nos negócios. Certa 
vez, eu disse a um homem: “Qual é a necessidade de 
fazer mais alguma coisa em relação a esse problema? Você 
realmente perdeu muito tempo com uma coisa tão pequena!” 
Ele respondeu: “Mas ninguém nunca me mostrou como fazer, 
senão eu teria feito rapidamente”. Então, um dia, mostrei a 
ele como fazer. E, no dia seguinte, ele fez e me mostrou. 
Caso contrário, ele não teria conseguido fazer isso em dois 
meses. Então, mostrei a ele a técnica necessária para isso. 
Ele também aprendeu a técnica e começou a usá-la. Assim, 
nada será alcançado através do [conhecimento] teórico, ele 
terá que ser aplicado na prática. O teórico é apenas para 
compreensão.

O que significa “na prática”? “Na prática” significa 
observar o Gnani Purush, entrar em contato com Ele, e tudo 
pode ser alcançado, pode ser alcançado facilmente. É só que 
você não tem em desdobramento o karma oportuno [de estar 
perto de mim]; caso contrário, digamos que uma pessoa 
tivesse vindo me repreender e você tivesse a oportunidade 
de me observar, então você realmente teria gostado disso!



53

No momento em que “eu” e “meu” partem, a pessoa 
se torna vitaraag

Enquanto você está caminhando na rua agora, digamos 
que alguém lhe diga: “Você é inútil, você é um ladrão, 
você é um malandro”, se a pessoa lhe dirige tais insultos 
e vitaraagata prevalece dentro de Você, então saiba que, 
no que diz respeito a esse assunto, Você se tornou Deus 
nessa medida. O tanto de assuntos que Você venceu, nessa 
mesma medida Você se tornou Deus, e quando Você vencer 
o mundo, Você se tornará Deus plenamente, absolutamente. 
Depois disso, não haverá mais matbhed (divisão devido a 
diferenças de opinião) com ninguém. “Você” será capaz 
de conversar e fazer tudo isso, [mas] o apego e a aversão 
não surgirão. Liberte o corpo [para agir de acordo com o 
karma que se desenrola]. Assim como, uma vez que um 
pião é girado, ele continua girando por conta própria; é 
preciso soltá-lo. Assim, o apego e a aversão não surgem, 
não é mesmo? Como “eu sou” e “meu” se foram, isso 
significa que o apego e a aversão se foram. No momento 
em que “eu sou” e “meu” partem, Você se torna vitadwesh. 
Depois disso, à medida que Você limpa os “arquivos” com 
equanimidade, Você se torna vitaraag.

Interlocutor: O que significa “liberte o corpo”?

Dadashri: Uma vez que o pião é lançado, então, de 
qualquer maneira que ele gire, isso é aceito como correto. 
Depois disso, não há necessidade de enrolar a corda 
novamente. O “pião” girará então para um lado e para outro, 
ele até saltará e depois se estabilizará em um lugar. Então, 
ele se moverá novamente para um lado e para outro. Da 
mesma forma, Você Sabe que ele [Chandubhai] está indo 
para o hospital; e agora ele voltou do hospital e está bem. 
“Você” Sabe que um momento crítico de provável morte 
prematura passou, não é?

Interlocutor: E então ele pode “girar” um pouco na 
direção errada também.



54

Dadashri: Sim, ele pode até “girar” na direção errada. 
Não há como saber com o pião!

Interlocutor: De qualquer maneira que alguém possa 
se libertar do apego e da aversão, esse é o caminho dos 
Senhores vitaraag.

Dadashri: Não ter nem um pouco de apego e não 
ter nem um pouco de aversão. Isso não vai acontecer de 
uma vez só. No entanto, ao nutrir essa intenção (bhaavna), 
eles vão desaparecer gradualmente. Mas isso só se a pessoa 
tiver alcançado Gnan; caso contrário, isso não vai acontecer, 
não pode acontecer nem mesmo em um milhão de vidas.

O que este pudgal (matéria inanimada carregada; 
parmanu carregado, impuro) está dizendo é: “Não pense 
que só porque Você se tornou uma Alma pura, Você se 
tornou livre agora. Você nos manchou, então agora Você 
tem que nos tornar puros, então Você estará livre e nós 
também.” Então, Você pergunta: “Como posso libertá-los?” 
A resposta é: “Apenas continue Vendo tudo o que estamos 
fazendo. Não interfira de forma alguma. Apenas continue 
Vendo sem apego e aversão.”

Interlocutor: Então, Eu tenho que continuar Vendo 
sem apego e aversão?

Dadashri: [O pudgal dirá:] “Continue Vendo, isso é 
tudo! Com isso, nos tornaremos livres. Fomos manchados 
por causa do apego e da aversão, por causa do seu apego 
e aversão; e com o Seu vitaraagata, seremos libertados!” 
O parmanu se tornará puro.

É por isso que este Akram Vignan é tal que não 
coloca a mão em nada externo ao Ser. Pelo contrário, ele 
diz: “‘Você’ entra em Seu próprio bhaav (estado), entra em 
Seu swabhaav (estado inerentemente natural como o Ser).”



55

Você pode se tornar vitaraag sentando-se com o Gnani

O mundo inteiro habita em quatro tipos de bhaav 
(intenções internas): 1. Himsak bhaav (a intenção de 
violência), 2. Pidakaarak bhaav (a intenção de infligir 
sofrimento), 3. Tiraskaar bhaav (a intenção de desprezo 
pelos outros) 4. Abhaav bhaav (a intenção de antipatia 
pelos outros). Depois de superar esses quatro “degraus” 
[tipos de intenções internas], o Senhor Mahavir alcançou o 
quinto degrau, que é a plataforma final do vitaraag Vignan 
(a Ciência que leva ao estado absoluto, livre de apego e 
aversão)! O Senhor Mahavir superou todos os quatro tipos 
de intenções internas: himsak bhaav, pidakaarak bhaav, 
tiraskaar bhaav, e abhaav bhaav e alcançou a plataforma 
final do vitaraag Vignan!

Agora, o mundo inteiro está infeliz por causa da 
aversão. Eles não estão infelizes por causa do apego. O apego 
dá origem apenas à felicidade. No entanto, nessa mesma 
felicidade reside a aversão. É dessa própria felicidade que 
emanam os vapores da aversão. É por isso que o Senhor 
disse para abandonar o apego mais tarde. Primeiro, torne-
se vitadwesh. O Senhor primeiro tornou-se vitadwesh e 
depois tornou-se vitaraag. Portanto, Você foi transformado 
em vitadwesh. Agora, continue sentado comigo e torne-se 
vitaraag. Sente-se comigo o máximo que puder. Aproveite 
o máximo que puder. E levará mais uma vida, ou duas, 
ou três, ou cinco, ou no máximo quinze vidas antes de 
alcançar a libertação, mas não haverá nenhuma outra perda 
a incorrer! Além disso, Você experimenta a bem-aventurança 
disso, não é?

As pessoas vêm aqui todos os dias apenas porque 
experimentam essa bem-aventurança, não é? Caso contrário, 
quem na cidade de Mumbai iria querer perder seis a sete 
horas aqui? Alguns passam quatro horas, alguns três horas, 
alguns duas horas e alguns até oito horas. Deve haver 
algumas pessoas que vêm aqui por seis horas também, certo?



56

Interlocutor: Sim.

Dadashri: Não use o intelecto na Ciência dos Senhores 
vitaraag. Caso contrário, você levará uma surra. “Eles” não 
devem ser medidos usando um medidor terreno. Na verdade, 
a Visão como o Ser (Darshan) deve ser usada no caminho 
dos Senhores vitaraag. Tudo o que Eles Viram é verdade. 
Sempre que Você for capaz de Ver isso, que assim seja. 
Se Você não puder Ver, simplesmente deixe esse ponto de 
lado, mas não use o intelecto. Em última análise, quando 
a Ciência que é desprovida de qualquer intelecto surgir, é 
aí que o Seu trabalho [espiritual] estará concluído. Através 
do que é que Akram Vignan Vê? Através de Pragnyashakti 
(a energia libertadora do Ser).

Esta Ciência espiritual é tal que, após alcançar este 
Gnan, esta Ciência certamente continua a reduzir o Seu 
intelecto. Isto porque a aversão sai primeiro, não é verdade? 
É por isso que Você se tornou vitadwesh, não é? Portanto, 
o intelecto certamente continua diminuindo, e Você progride 
cada vez mais.

Akram Vignan é para dissolver a aversão

O atributo do apego ou o atributo da aversão não é 
uma propriedade do Ser. Eles são, na verdade, parmanu; são 
parmanu coloridos com apego e aversão que se encontram 
dentro de nós.

Quando você tem muita aversão por alguém, o 
parmanu do apego inevitavelmente surgirá e, quando 
você tem muito apego por alguém, o parmanu da aversão 
inevitavelmente surgirá. É por isso que “nós” dissemos: 
“Torne-se vitaraag”. Oh, Desperto! Se Você se depara com 
um efeito que causa aversão, remova-o pela raiz. É dessa 
mesma semente de aversão que surgirá o apego. Portanto, a 
aversão nunca tem utilidade. A aversão deve ser arrancada 
pela raiz e jogada fora, mas isso deve ser feito prevalecendo 
a equanimidade (samata).



57

Se Você tem amor por todos em casa, mas a aversão 
não surge dentro de Você, então saiba que a semente [do 
karma] não será semeada novamente. Mas se a aversão 
surgir, então o amor surgirá novamente e novamente por 
eles. No entanto, depois de alcançar este Gnan, não é 
possível entrar em um novo “contrato”. Entenda este ponto 
sobre novos “contratos”. Se Você se aprofundar em todas 
essas outras coisas, então Você sentirá que é uma Ciência 
muito profunda. Mas esta é uma Ciência concisa. Todos 
compreenderam este “novo contrato”? O novo contrato 
surge das experiências da vida passada, devido ao impulso 
[das circunstâncias]. A consciência da Sua própria Alma 
pura deve prevalecer; isso é tudo.

“Eu sou Chandubhai”, isso em si é apego que é 
falsamente atribuído no lugar errado, e há aversão no outro 
lugar. Isso significa que há aversão pela forma Real como o 
Ser (swaroop). Se há apego em um lugar, então há aversão 
no lado oposto com certeza, no canto oposto. Quando “nós” 
fazemos Você experimentar Sua forma Real como o Ser, 
quando “nós” estabelecemos a consciência desperta de “Eu 
sou a Alma pura (Shuddhatma)” dentro de Você, nesse 
exato momento, Você entra no estado de vitadwesh. E à 
medida que Você avança, Você continua a se tornar vitaraag. 
À medida que o senso de “eu” e o senso de “meu” são 
removidos, a pessoa se torna vitaraag. Vitaraag significa 
ter o Conhecimento (Gnan) e a Visão (Darshan) do lugar 
original, da forma Real como o Ser.

Com o “nosso” Gnan, primeiro a aversão vai 
embora, depois o apego vai embora. Primeiro, a pessoa 
se torna vitadwesh. O apego surge da aversão. À medida 
que a semente do apego deixa de surgir da aversão, o 
apego gradualmente chega ao fim. Neste mundo, existe 
uma ferramenta para dissolver o apego, porém, não existe 
ferramenta para dissolver a aversão!

Jai Sat Chit Anand
(Consciência do Eterno é Bem-Aventurança)



NAV KALAMO
Nove Profundas Intenções Interiores

(Para serem recitadas três vezes ao dia, com devoção.)

(Peça por isso a “Dada Bhagwan” [o Senhor no seu interior]. 
Isso não é algo para ser recitado mecanicamente a cada dia. 
São intenções que devem permanecer em seu coração. Devem 
ser nutridas diariamente, com a consciência aplicada. A essência 
de todas as escrituras está incluída neste texto.)

1. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para 
não ferir, não levar alguém a ferir, nem instigar alguém a 
ferir o ego de qualquer ser vivo, nem mesmo no menor grau.

Conceda-me energia absoluta para não ferir, nem mesmo no 
menor grau, o ego de qualquer ser vivo e conduzir meus 
pensamentos, palavras e ações de uma maneira que sejam 
aceitos por todos.

2. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para 
não ferir, nem fazer com que alguém fira, nem instigar 
alguém a ferir as bases de qualquer religião, nem mesmo 
no menor grau.

Conceda-me energia absoluta para não ferir, nem mesmo 
no menor grau, as bases de qualquer religião, e conduzir 
meus pensamentos, palavras e ações de uma maneira que 
sejam aceitos por todos.

3. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para 
não criticar, ofender ou desrespeitar qualquer pregador, 
monge, freira ou chefe religioso.

4. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para 
não antipatizar, nem levar alguém a antipatizar, nem instigar 
alguém a antipatizar ou ter desprezo por qualquer ser vivo, 
nem mesmo no menor grau.

5. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para 
não falar, não levar alguém a falar, nem instigar alguém a 



falar qualquer palavra áspera ou prejudicial a qualquer ser 
vivo, nem mesmo no menor grau.

Se alguém falar em linguagem áspera ou prejudicial, 
conceda-me energia para falar gentil e suavemente em 
resposta. 

6. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para 
não ter, nem levar alguém a ter, nem instigar alguém a 
ter, nem mesmo no menor grau, quaisquer erros sexuais, 
desejos, gestos ou erros relacionados a pensamentos sexuais 
em relação a qualquer ser vivo, seja ele homem, mulher ou 
de orientação bissexual.

Conceda-me energia absoluta para estar continuamente livre 
de todos os impulsos sexuais.

7. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia para não ter 
tentação excessiva por nenhum tipo específico de sabor.

Conceda-me energia absoluta para fazer refeições com 
equilíbrio de todos os sabores.

8. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para 
não criticar, não fazer com que alguém critique, nem instigar 
alguém a criticar, ofender ou desrespeitar qualquer ser, esteja 
ele presente ou ausente, vivo ou morto.

9. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para 
tornar-me um instrumento para a salvação do mundo.

(Para maiores esclarecimentos, leia o livro “A Essência de 
Todas as Religiões”, de Dadashri.)

    



1.	 Adjust Everywhere
2.	 Anger
3.	 Aptavani - 1
4.	 Aptavani - 2
5.	 Aptavani - 4
6.	 Aptavani - 5
7.	 Aptavani - 6
8.	 Aptavani - 8
9.	 Aptavani - 9
10.	 Aptavani - 14 Part 1 & Part 2
11.	 Autobiography of Gnani 

Purush A.M.Patel
12.	 Avoid Clashes
13.	 Brahmacharya Attained 

Through Understanding 
Volume Two

14.	 Brahmacharya: Celibacy 
Attained With Understanding

15.	 Death: Before, During and 
After...

16.	 Flawless Vision
17.	 Generation Gap
18.	 Harmony in Marriage
19.	 Life Without Conflict
20.	 Money
21.	 Noble Use of Money
22.	 Non-Violence

23.	 Pratikraman: The Master Key 
That Resolves All Conflicts 
(Abridged & Big Volume)

24.	 Pure Love
25.	 Right Understanding to Help 

Others
26.	 Science of Karma
27.	 Science of Speech
28.	 Simple and Effective Science 

for Self-Realization
29.	 T h e  C u r r e n t  L i v i n g 

Tirthankara Shree Simandhar 
Swami

30.	 The Essence of All Religion
31.	 The Fault Is of the Sufferer
32.	 The Guru and the Disciple
33.	 The Hidden Meaning of 

Truth and Untruth
34.	 The Path to Breaking Free 

From Addiction
35.	 The Practice of Humanity
36.	 Trimantra
37.	 Whatever Has Happened Is 

Justice
38.	 Who Am I?
39.	 Worries

A revista Dadavani é publicada mensalmente em inglês.

LIVROS DE DADA BHAGWAN, DO AKRAM VIGNAN EM INGLÊS

1.	 A Ciência do Karma
2.	 A Essência de todas as 

Religiões
3.	 A Prática de Humanidade
4.	 A Responsabilidade é de 

Quem Sofre
5.	 A Visão Impecável
6.	 Adapte-se a tudo
7.	 Amor Puro
8.	 Autobiografia do Gnani 

Purush A. M. Patel
9.	 Autorrealização
10.	 Ciência da Fala
11.	 Diferença de Geração
12.	 Dinheiro
13.	 Evite Confrontos

LIVROS DE DADASHRI EM PORTUGÊS

14.	 Harmonia no Casamento
15.	 Morte
16.	 Não-Violência
17.	 Nobre Uso do Dinheiro
18.	 O Atual Tirthankara Vivo
19.	 O Guru e o Discípulo
20.	 O Que Quer Que Aconteça 

é Justiça
21.	 O significado oculto de 

verdade e inverdade
22.	 Onde Deus Mora (infantil)
23.	 Pratikraman
24.	 Preocupações
25.	 Quem sou Eu?
26.	 Raiva
27.	 Trimantra




