0 equilibrio entre a felicidade
externa e interna

Material de Estudo para Mahatmas

orfuguese

I

=



DADAVANI

O equilibrio entre a
felicidade externa e
interna

Material de estudo para Mahatmas

Y,




e N

Editor: Mr. Ajit C. Patel
Dada Bhagwan Vignan Foundation
1, Varun Apartment, 37, Shrimali Society,
Opp. Navrangpura Police Station,
Navrangpura, Ahmedabad: 380009.
Gujarat, India.
Tel.: +91 79 35002100, +91 9328661166-77

©: Dada Bhagwan Foundation,
5, Mamta Park Society, B/h. Navgujarat College,
Usmanpura, Ahmedabad-380014. Gujarat, India
Email: info@dadabhagwan.org
Tel. : +91 9328661166-77

Nenhuma parte deste livro pode ser compartilhada, copiada, traduzida ou
reproduzida de qualquer forma (inclusive armazenamento eletrénico ou
gravagdo de audio), sem a permissdo por escrito do detentor dos direitos
autorais. Esta publicagdo é licenciada somente para seu uso pessoal.

Versao Web Novembro 2025

Preco: Humildade absoluta e a intengdo de que “Eu ndo

)

sei de nada

Nota: O assunto nesta Dadavani ¢ uma tradugdo para o portugués de uma
compilagdo editada do discurso repleto de conhecimento do Gnani Purush
Dada Bhagwan.

Para mais informagdes, envie um e-mail para: info@br.dadabhagwan.org.

N\ J




Trimantra

Os Trés Mantras que destroem todos os obstaculos da vida

(Recite este mantra cinco vezes todas as manhds e noites.)

Namo Vitaraagaya
Eu me curvo Aqueles que estio absolutamente livres de todo apego
€ aversao
Namo Arihantanam
Eu me curvo aos Seres vivos que aniquilaram todos os inimigos
internos da raiva, orgulho, manipulagdo e ganancia
Namo Siddhanam
Eu me curvo Aqueles que atingiram o estado de libertagio total e
definitiva
Namo Aayariyanam
Eu me curvo aos mestres Autorrealizados que transmitem o
Conhecimento do Ser a outros

Namo Uvazzayanam
Eu me curvo Aqueles que receberam o Conhecimento do Ser e
estdo ajudando outros a alcangar o mesmo estado
Namo Loye Savva Sahunam
Eu me curvo Aqueles que receberam o Conhecimento do Ser,
estejam eles onde estiverem
Eso Pancha Namukkaro
Estas cinco saudagoes
Savva Pavappanasano
Destroem todo o karma de demérito
Mangalanam cha Savvesim
De tudo que ¢ auspicioso

Padhamam Havai Mangalam 11|
Este ¢ o mais elevado
Om Namo Bhagavate Vasudevaya 12|l
Eu me curvo Aqueles que alcangaram o Ser absoluto na forma
humana
Om Namah Shivaya 13|

Eu me curvo a todos os seres humanos que se tornaram instrumentos
para a salva¢ao do mundo

Jai Sat Chit Anand
Consciéncia do Eterno ¢ Bem-Aventuranca
(O livro “Trimantra” de Dadashri, contém uma explica¢do mais detalhada.)

00 0% o% o% %
0'0 0'0 0.0 0.0 0.0



EDITORIAL

Hoje, no século XXI, a humanidade atingiu o auge do
desenvolvimento da ciéncia Terrena, onde pessoas em todo
o mundo estdo imersas nos prazeres derivados da tecnologia
e dos aparelhos da era digital. Assim como toda moeda tem
dois lados, o uso proporcional da tecnologia do mundo ¢
um lado positivo, mas, ao mesmo tempo, por outro lado,
a ciéncia do mundo atual estd ficando desequilibrada. Ao
exceder os limites da normalidade, ela esta se transformando
em veneno. Hoje, devido a essa ciéncia do mundo, a
felicidade externa tornou-se ilimitada, enquanto que, por
outro lado, a felicidade interna secou!

Na era atual, para onde quer que se olhe no mundo,
a inquietacdo aumentou na busca pela felicidade, porque
acredita-se que a felicidade esta nas conveniéncias externas.
Por exemplo, acredita-se que a felicidade estd na TV, no
telefone, nos bangal6s, nos carros, entdo quando alguém
encontrara a paz interior? Observando os outros, as pessoas
entram em competi¢do e imitam umas as outras. Quando a
felicidade externa ndo ¢ obtida, héd uma falha na peniténcia
interior e, portanto, elas permanecem absortas na queimagao
interior da infelicidade imaginaria. E para acalmar isso, elas
mais uma vez aplicam a sujeira do manoranjan (o prazer
da mente; aquilo que entretém a mente). O Senhor disse
que se a felicidade interior diminuir e a infelicidade externa
aumentar, entdo saiba que vocé esta condenado.

Por meio de entretenimentos, como jogar cartas, assistir
TV e usar telefones celulares, todos os quais inculcam
maus valores, Gnan (Conhecimento do Ser) fica velado.
Para aqueles que nao tém pressa em alcangar moksha
(libertagdo), que ainda querem passar por mais cinquenta
a cem vidas, ndo h4 problema em se entregarem a TV e
aos telefones celulares. O que significa manoranjan? L4, a
pessoa fica feliz e euforica, borbulha de entusiasmo, assim
como as bolhas na agua fervente, e quando se acalma, fica
exatamente como era antes.

Na vida, um ser humano deve saber a linha divisoria
entre o que ¢ necessario € o que ¢ desnecessario para si



mesmo. Para este corpo, principalmente ar, dgua, comida,
roupa, abrigo e um emprego ou um negocio sdo tudo o
que ¢ necessario. No entanto, o mundo inteiro esta afogado
no oceano da aquisicdo desnecessaria. O absolutamente
reverenciado Dadashri diz: “Durante toda a minha vida,
mesmo com centenas de milhares de rupias em maos,
nunca comprei um carro, relogio, radio, TV ou telefone.
As despesas devem ser feitas com coisas necessarias; nao
fiz despesas desnecessarias. Nao ha nada que tenha ficado
comigo. Experimentei minha completa independéncia e,
depois disso, alcancei o Gnan”.

Aqui, ha Autorrealizacdo, que ¢ a coisa Real, entao
ha Atmaranjan (a bem-aventuranca do Ser); ¢ ai que o
contentamento (frupti) entra em experiéncia. Para esses
afortunados com punyanubandhi punya (efeito karmico do
karma meritorio nesta vida, que vincula karma meritorio para
a proxima vida), que embarcaram em tal caminho Akram (o
caminho sem etapas para a Autorrealiza¢do), como pode se
desperdigar nem que seja um minuto? Este karma meritorio
entrou em vigor, por isso ndo deve ser mal utilizado agora.
Este karma meritorio deve ser usado adequadamente apenas
para a libertagdo do Ser. Nesta vida, vamos nos engajar
no Purusharth (esforgo espiritual Real) de seguir as cinco
Agnas (cinco principios que preservam a consciéncia como
o Ser em Akram Vignan), a fim de alcangar Atmaranjan e
permanecer constantemente na consciéncia aplicada como
o Ser; essa ¢ a oragdo ardente.

Jai Sat Chit Anand



Nota Especial ao Leitor

Dadashri deu explica¢des detalhadas para esta Ciéncia
na lingua Gujarati e Ele exortou aqueles que querem entender
sua profundidade, a aprender Gujarati. Ao ler estas tradugoes,
se vocé sente que hé algum tipo de contradicdo, entdo € o
erro dos tradutores ¢ a compreensao do assunto deve ser
esclarecida com o Gnani vivo.

O termo Alma pura ¢ usado pelo Gnani Purush para
o Ser desperto, depois do Grnan Vidhi. A palavra Ser, com
um “S” maiusculo, refere-se ao Ser desperto que € separado
do ser terreno, que € escrito com um “‘s” minusculo. Da
mesma forma, o uso de Vocé ou Seu no meio de uma frase,
com uma primeira letra maitscula, ou “Vocé”, “Seu” em
citagdes simples no inicio da frase, refere-se ao estado do Ser
desperto ou Pragnya. Onde quer que o nome “Chandubhai”
seja usado, o leitor deve substituir seu nome e ler o assunto

de acordo.

Observe também que o conteudo entre parénteses ¢
a traducao da(s) palavra(s) que precede(m) os parénteses.
Enquanto o conteudo entre colchetes visa proporcionar maior
clareza do assunto que precede os parénteses, que nao esta
presente no Gujarati original.

Onde quer que Dadashri use o termo “nos” ou “nosso”,
Ele esta se referindo a Ele mesmo, o Gnani Purush. O
pronome masculino de terceira pessoa “ele” e, da mesma
forma, o pronome objeto “dele” t€ém sido usados em grande
parte durante toda a traducdo. E desnecessario dizer que
“ele” inclui “ela” e “ele”.

Para referéncia, um glossario de todas as palavras de
Guyjarati esta disponivel em: http://www.dadabhagwan.org/
books-media/glossary/.

C R JRK K R )
X B XS XX X



DADAVANI

O equilibrio entre a felicidade externa e
interna

Assistir TV é como acalmar o fogo interior com lama
fétida
Dadashri: Ha satsang (discurso espiritual) aos

domingos, bem perto de onde vocé mora, entdo por que
vocé nao participa?

Interlocutor: Aos domingos, ha TV para assistir, ndo
¢, Dada!

Dadashri: Por que vocé deveria ter algo a ver com a
TV? Vocé acabou usando 6culos e ainda assiste TV? Nosso
pais ¢ tal que vocé ndo precisa assistir TV, ndo precisa
assistir pegas, tudo acontece bem aqui, nas ruas, nao é?

Interlocutor: Uma vez que entrarmos nessa linha,
isso [assistir TV] vai parar, ndo é?

Dadashri: Isso ¢ exatamente o que o Senhor Krishna
afirmou no Gita [o Bhagavad Gita], que os seres humanos
estdo desperdicando seu tempo sem sentido. Ir trabalhar
para ganhar a vida ndo ¢ algo que possa ser considerado
sem sentido. Enquanto ndo se alcancar o drashti (a crenca
correta de que “Eu sou Alma pura”), essa crenga de que nao

7



ha nada de errado em perder tempo assistindo TV e filmes
provavelmente ndo desaparecerd, ndo ¢ mesmo?

Quando uma pessoa passaria um lodo fétido por todo
o corpo? Quando ela tem uma intensa queimac¢do interior.
Da mesma forma, assistir TV e filmes, tudo isso pode ser
considerado lama fétida. Nao ha nada de substancial que
venha disso. Nao tenho problema com pessoas que assistem
TV; ha liberdade para assistir a tudo. Mas digamos que, por
um lado, haja programas de TV para assistir as cinco e dez
e, por outro lado, haja satsang as cinco e dez, entdo o que
vocé preferiria? Se vocé tem um exame as onze horas e
também tem que ir comer as onze horas, o que vocé faria?
Vocé deve ter esse tipo de entendimento.

Interlocutor: Elas [as criangas] simplesmente ndo
vao para a cama, porque ficam assistindo TV até tarde da
noite, nao €?

Dadashri: Mas foi vocé quem comprou a TV e € por
isso que elas assistem, nao ¢? Na verdade, vocé permitiu que
as criangas se tornassem mimadas! Na verdade, vocé€s, como
pais, mimaram as criancas e, para completar, compraram
uma TV para elas! Esse problema nio existia, entdo, na
verdade, vocés criaram esse problema!

Interlocutor: Sim, para viver neste mundo, temos
que fazer como o mundo faz. Caso contrario, as pessoas
dirdo: “Vocé€ ndo tem nog¢ao”.

Dadashri: Para viver neste mundo, s6 sdo necessarios
comida, ar para respirar, roupas ¢ este abrigo. As outras
coisas ndo sdo uma necessidade. Um banheiro ¢ uma
necessidade muito importante. Se ndo houvesse banheiro,
vocé perceberia [sua necessidade]. Suponha que o governo
aprovasse uma lei que, por quinze dias, ninguém pudesse
usar o banheiro. As pessoas diriam ao governo: “Pagaremos
todos os impostos que voc€ nos impuser, mas nos deixe

8



usar o banheiro”. Ora, isso ¢ algo tdo importante, mas as
pessoas ndo dao valor a isso. Qual seria a situagdo das
pessoas se o governo proibisse o uso do banheiro?

Interlocutor: Seria uma situagdo muito ruim.

Dadashri: Pelo contrario, devemos ser gratos ao
governo por nos permitir usar o banheiro; ¢ uma coisa
muito boa!

Entreter a mente usando um radio ¢ tolice

Um amigo nosso comprou um radio. Ele me disse:
“Vou comprar dois radios”. Eu respondi: “Ndo compre um
radio para mim”. [Eu disse a ele:] “Ei, vocé ¢ um ser humano
e estd ansioso por um radio? H4 alguma falta de ‘radios’
por ai? J4 ha tanta agitacdo e barulho ao nosso redor! Em
toda essa agitacdo, ndo temos nenhum descanso, ndo ha paz
nem por um momento, € [vocé quer trazer| esse barulho
adicional?” Aquele radio nem passou pela minha cabeca
desde entdo, a ideia de comprar um nunca me ocorreu. Até
hoje, nunca comprei nada parecido.

Se alguma coisa nova fosse trazida para casa, Hirabaa
[esposa de Dadashri] dizia: “Agora, onde vamos colocar
essa coisa nova? Por que vocé estd aumentando meus
problemas?” Entdo, Hirabaa e eu éramos da mesma opinido,
e nosso “carro” funcionava muito bem. Nao tinhamos
nenhum outro problema!

Meus amigos diziam: “Compre um radio”. [Eu
pensava:] “Homem, aquele barulho irritante, o radio ¢ tal
que ¢ capaz de estourar os ouvidos!” E as pessoas que falam
no radio ndo dizem nada certificado [confiavel]. O que ha
de interessante para ouvir no radio? Ei, por que alguém
precisa de um radio? Por que as pessoas querem ter radios?

Interlocutor: Para prazer mental.
9



Dadashri: Para manter a mente entretida. Mas minha
mente estd constantemente em bem-aventuranca infinita,
entdo por que eu precisaria entreté-la? Para mim, parece
que um brinquedo como esse caiu nas maos dessas pessoas
tolas! Ja existe tanta tolice e, ainda por cima, brinquedos
como esse foram colocados nas méos delas! E como dar
um chocalho para um macaco, ¢ assim que tudo isso é. Eu
ndo toco em nada disso.

Esses radios tornaram as pessoas tolas

Se eu fosse ouvir radio, o que aconteceria com meu
tempo? A gente fica cansado de ouvir o que outra pessoa
tem a dizer, entdo por que precisar de um radio? Eu nao
tenho nada disso. Isso tudo ¢ loucura.

Interlocutor: Dada, nds queremos todas essas coisas,
enquanto vocé nao as queria, qual ¢ a razdo para isso?

Dadashri: Bem, isso ¢ porque vocés estdo fazendo
o que aprenderam com outras pessoas. Eu ndo aprendi
observando o que os outros fazem. Eu ndo gastei nem um
unico pai [menor denominagdo da moeda indiana, atualmente
obsoleta] em toda a minha vida. Quanto a relo6gios, nunca
usel um, nem mesmo por um unico dia. Eu nem sequer vi
um radio, muito menos ouvi um. Esse negocio de enganar
as pessoas, eu entendo instantaneamente que esses radios
estdo enganando as pessoas. Nao gosto de todos esses
“radios” [pessoas] que ficam “cantando” [tagarelando]
incessantemente, e entdo alguém traz esse novo [verdadeiro]
radio que faz “bho bho” [e faz muito barulho]. Esses “radios”
nas ruas que ficam tocando alto, ndo gosto disso [barulho
incessante]. Todas essas pessoas sdo realmente “radios”,
ndo sdo? Certas “radios” sdo do tipo que vém falar conosco
sobre algo e, quando dizemos: “Entendi tudo, agora pare
de falar!”, elas respondem: “Mas vocé precisa me ouvir até

10



o fim!” [E quando eu penso:] “Ei, pelo menos o radio [de
verdade] pode ser desligado, mas vocé ndo para mesmo
depois de ser avisado!”

Com todos esses “radios”, pelo contrario, parece que
os ouvidos vao estourar! Todos esses “radios” estdo por
al no mercado; vocé ja viu os “radios” andando pela rua?
Vocé ja viu ou nao? E quando ndo ha mais ninguém por
perto [para fazer barulho], esses burros comegam a “tocar
seus radios” [zurrando], em pouco tempo. Esses orelhudos!
Estamos no ramo de contratos [construc¢ao], entdo temos
até quinhentos burros que transportam e despejam terra.
Até eles “tocam seus radios” imediatamente!

Dispositivos que causam dependéncia levam a regressao

Entdo, meu amigo me perguntou: “O que ha de
errado em ouvir radio?” Ao que eu respondi: “Ei, os seres
humanos deveriam ouvir radio, algo que nem mesmo 0s
animais querem ter?”

Interlocutor: Dada, vocé também possui a arte da
atuagdo. Eu ndo tinha ideia de que, além de ter tattva Gnan
(o Conhecimento dos elementos eternos), vocé também era
um artista.

Dadashri: Sim, eu era realmente um grande artista. E
era considerado um dos melhores! Eu tinha muito bodhakala
(uso habilidoso do intelecto para resolver problemas
terrenos). Gnankala (uso habilidoso do Conhecimento para
progredir no caminho da libertacdo) veio mais tarde.

[As pessoas dizem:] “Vamos comprar um radio, vamos
comprar isto, comprar aquilo.” Ei, ndo ha fim para estas
dependéncias [que vocé ja tem] e, além disso, vocé criou
uma dependéncia disso [radio]. Por que vocé continua se
tornando dependente dessa forma, de maneira imprudente?

Meu amigo me deu um radio de graga, mas eu o passei
11



adiante; eu o dei para outra pessoa. Eu teria algo a ver com
um radio?! Como um ser humano [verdadeiro] pode ouvir
[algo como] um radio?! E para aqueles que sdo inclinados
aos prazeres dos cinco orgdos dos sentidos, [para lugares]
onde ha prazeres dos cinco 6rgaos dos sentidos; ¢ para eles.
Entio, fora da ndia, as pessoas sdo inclinadas aos prazeres
dos cinco 6rgdos dos sentidos, para elas, tudo bem.

Interlocutor: Sim.

Dadashri: Eles ndo estdo presos ao kashay (raiva,
orgulho, manipulacdo e ganancia), enquanto essa populacao
[da India] estd presa ao kashay. Como pode ser adequado
para essas pessoas [da India] ouvirem radios e coisas do
género?! Mas eles se infiltraram [no pais], ndo foi? Veja
s0, essas pessoas introduziram esses “fantasmas” [radios]
através da propaganda. Nao apenas o radio, mas nenhuma
outra coisa desse tipo jamais tomou posse de mim.

Como eu estava no ramo de contratos [constru¢do], eu
tinha condi¢des de comprar um. Mas, muito pelo contrario,
desde o inicio, eu pensei: “Que tipo de idiotas sdo essas
pessoas que foram e encontraram uma coisa dessas?” Sempre
me pareceu uma tolice. Como essas pessoas se tornaram
tolas! Em vez de avangar [progredir], elas estdo indo nessa
direcdo [regredindo]. Esse tipo de invencdo ¢ adequado
para o povo da India? Esse tipo de invengio traz regressio!

Aqueles com desenvolvimento avancado ndo tocariam
no radio

Olhe para esses jovens, eles nao estdo segurando um
radio bem aqui, perto dos ouvidos?

Interlocutor: Sim, de fato.

Dadashri: Ele segura o radio assim, liga e ouve, s
isso, nada mais. Isso porque ¢ algo completamente novo
que entrou em efeito karmico para o pobre jovem. E um

12



novo desenvolvimento. Se ele ja tivesse desenvolvimento
[espiritual], nunca teria colocado isso no ouvido.

Depois de ver uma vez, ele nunca mais tocaria no radio.
Uma coisa nova deve ser vista uma vez; ndo ¢ algo para se
experimentar o tempo todo. Aqueles que sdo desenvolvidos
vieram [nesta vida] depois de ja terem passado por essa
experiéncia [em vidas passadas]. Mas todos esses jovens
ficam sentados por ai com o radio colado aqui [ao lado
dos ouvidos], o dia inteiro. Por que vocé ndo gosta disso?

Interlocutor: Esse ¢ exatamente o pensamento que
estd passando pela minha mente agora.

Dadashri: Isso ¢ porque vocé ja veio [nesta vida]
desenvolvido.

Interlocutor: [para um mahatma): Vocé gosta de ouvir
radio? Vocé ndo gosta nem um pouco disso?

Dadashri: Nao, ele também nao tocaria nele; nenhuma
dessas pessoas [mahatmas] tocaria nele.

Interlocutor: Nesse caso, todos eles sdo considerados
desenvolvidos!

Dadashri: Eles nido tocariam nele; nenhum deles
tocaria nele. Nenhuma das pessoas [mahatmas] aqui iria
toca-lo. Somente as pessoas novas e inexperientes € que
continuariam a toca-lo aqui, ao lado dos ouvidos. Alguém
que tivesse nascido na forma humana pela primeira vez iria
toca-lo em seu ouvido. Por que uma pessoa que nasceu na
forma de vida humana milhares de vezes ainda quer tocé-lo
em seu ouvido? Vocé entende, ndo &?

Passando o tempo ou desperdicando a vida?

Como as pessoas encontram tempo para ouvir radio?
Nossa maquinaria interna deveria ser utilizada para realizar
tanto “trabalho” e, ainda assim, como ¢ possivel gastar
tempo ouvindo radio?

13



Alguém de outro pais distante fica falando sozinho
[no radio] de 14, e meus ouvidos ficam estourando s6 de
ouvir isso [aqui]. De que adianta isso para nés? De que
adianta saber que eles estio em guerra? Quando a India
estiver em guerra, nés cuidaremos disso. Mas agora ele
anda carregando pesos [de uma guerra estrangeira] na
cabeca desnecessariamente! E entdo, o que ele vem me
dizer: “Olha s6, Dada, eles chegaram a lua!” E de que isso
adianta para voc€? Ei, por que vocé esta ficando animado
com isso desnecessariamente? Se eles chegaram a lua ou
ndo [0 que isso tem a ver com vocé]! Esse ¢ o estado de
inconsciéncia do nosso povo. As pessoas desperdicam todo
o seu tempo inutilmente.

Neste pais, a India, ha até mesmo pessoas que
passariam oito horas procurando as oito annas [meia rupia|
que perderam! Assim, todos utilizam seu tempo de acordo
com sua propria compreensao. Este corpo humano foi obtido
com grande dificuldade. Este corpo ¢ extremamente valioso,
mas, dependendo do nivel de compreensdao que uma pessoa
tem, ela acaba usando-o de acordo com isso.

Nao se usa este corpo de acordo com o nivel de
compreensdao que se tem? O que quer que vocé esteja
fazendo, ndo estou dizendo que ¢ errado. Na verdade, ndo
existe “errado” neste mundo. Mas seu tempo ¢ desperdigado
com isso, ndo é? E uma perda de tempo. Nas raras ocasides
em que alguém alcanga a forma de vida humana, mesmo
isso lhe ¢ tirado devido a falta de compreensao correta, ¢
ele acaba se tornando um ser vivo de quatro, seis ou oito
patas. Ele continua vagando [de uma forma de vida para
outra], e todo o seu tempo ¢ desperdigado, ¢ esbanjado.

O radio e a TV, é tudo loucura!

Mesmo na infancia, ao ver um radio, eu pensava: “De
onde veio toda essa loucura? O que ha para ouvir nisso?”

14



O que deve ser ouvido € quando nds, seres humanos vivos,
falamos diretamente uns com os outros. Qual ¢ o sentido
de ouvir essa coisa morta [maquina]? Isso tudo ¢ pura
loucura. Tudo isso ¢ uma “fabrica” para tornar as pessoas
completamente tolas.

Interlocutor: Agora, eles trouxeram o aparelho de
som. Essa pessoa diz: “Se eu ganhar um milhdo de rupias,
vou comprar uma televisdo para mim”.

Dadashri: Nao hd uma tnica coisa que tenha ficado
comigo [que eu tenha permitido que se apegasse a mim].
Tudo isso sdao brincadeiras de macaco! Ei, eu sou um
macaco? Vocé ouve essa coisa inanimada? A coisa inanimada
fica zumbindo, e o pior é que esse mortal enfia os ouvidos
ali e ouve atentamente! Seu mortal, isso sera o seu fim! Vocé
ouve radio e assiste TV! Ei, o que vocé esta assistindo que
vale a pena estragar seus olhos desnecessariamente? Nao ¢
como se restasse alguma substancia nesses humanos, nao é?

Se vocé fizesse um cachorro sentar para assistir TV,
ele sentaria? Ele realmente assistiria TV? Vocé€ entenderia
mesmo se perguntasse a um cachorro! O que hé para assistir
nisso? Isso ¢ considerado loucura. Mahendrabhai trouxe um
[uma TV] para nossa casa, entdo uma vez ele me fez sentar
por quinze minutos para assistir TV, mas ndo me agradou.
Simplesmente ndo ¢ agradavel para mim, entende? Os olhos
ficam completamente cansados.

Interlocutor: Dada, a pessoa tem que se adaptar,
nao ¢€?

Dadashri: Nao, claro que posso me adaptar, mas
simplesmente ndo ¢ agraddvel para mim, entende? Eu posso
me adaptar; ndo sou contra. Ele diz: “Quero comprar uma”.
Eu disse: “Va& comprar uma”. Eu ndo me oporia a isso.
Compre, [traga para casa e] coloque-a e assista. Se ele
perguntasse: “Qual ¢ o mal nisso?”, entao eu diria a ele.

15



Caso contrario, de que adianta eu ficar reclamando disso
de vez em quando? Cada um com sua propria ruina.

O que ha para assistir em um filme? Tudo o que
realmente vale a pena assistir estd aqui, bem aqui. Tudo
isso [a vida terrena] ¢ justamente um filme, ndo ¢? Quando
vocé vai ao mercado, ndo h4 nada além de pessoas indo e
vindo; vocé pode ficar observando isso. Se vocé assistisse
a isso [a vida real], sua visdo at¢ melhoraria. Vocé pode
até acabar vendo alguém com um rosto bonito de vez em
quando.

O apego ilusorio a TV pode atrasar sua libertacio em
cinquenta a cem vidas

Interlocutor: Se assistirmos televisao por duas a trés
horas por dia, o que isso significa, Dada?

Dadashri: Essa televisdo ndo deveria ser assistida de
forma alguma. Quando vocé assiste televisdo, pronto, seu
upayog (consciéncia aplicada) fica fixo ali. Vocé€ nao pode
ter dois upayog simultaneamente. E nunca pode haver dois
upayog enquanto assiste. Pode haver dois upayog enquanto
ouve;, vocé pode bloquear [mentalmente] [os sons que
chegam] aos seus ouvidos. Na verdade, a televisdo nao
deve ser assistida de forma alguma.

Interlocutor: E filmes indianos também ndo devem
ser assistidos?

Dadashri: Vocé nao deve assistir nada na TV. Assistir
TV destréi o poder dos olhos. Os olhos sdo atraidos para
ela e, para onde quer que os olhos sejam atraidos, todo
o corpo ¢ atraido para la. Portanto, o upayog ndo pode
permanecer em nenhum outro lugar [o que significa que
ndo pode permanecer focado no Ser].

Se vocé ndo tem pressa em alcangar moksha
(libertagdao), entdo ndo ha problema em assistir TV, nao

16



ha problema algum mesmo se vocé quiser ir para moksha
depois de passar mais cinquenta ou cem vidas.

Interlocutor: Em relagdo a assistir TV e tudo isso,
voce disse para Ver e Conhecer, ¢ que entdo isso se dissipara
por si s0. Entdo, essa ¢ a abordagem correta ou € correto
desistir disso?

Dadashri: A TV e coisas do género ndo tém lugar
neste [caminho Akram]. Se as criangas estdo assistindo
TV, isso estraga a visdo delas. E se Chandubhai assiste
TV, entdo Vocé deve repreendé-lo um pouco. Repreender
significa que Vocé deve dizer a ele: “Chandubhai, por que
vocé esta perdendo tempo assim?”

Interlocutor: Para o conhecimento das criangas,
quando esses programas de TV sobre a vida selvagem,
sobre a natureza ou as noticias passam...

Dadashri: Isso ¢ bom. As criangas vao assistir; vocé
pode até ligar a TV para elas, mas depois vocé deve se
levantar e continuar com o seu trabalho. Vocé pode ligar a
TV [colocar aquele programa] para elas.

Se ndo ha pressa em alcancar moksha, entdo nao ha
problema [em vocé se juntar as criangas para assistir TV]!

Interlocutor: Que tipo de karma ¢ vinculado por
jogar cartas, jogar rummy, assistir TV?

Dadashri: Mas ¢ claro, é o karma que induz agnan
(ignorancia do Ser), que outro karma?! E darshan mohaniya
(karma ilusério que induz crencgas erradas).

Interlocutor: O karma darshan mohaniya fica
vinculado, entdo os avaran (véus de ignorancia) continuam
se formando?

Dadashri: O Gnan (Conhecimento do Ser) fica velado;
17



todo o Gnan desaparece e o darshan mohaniya assume o
controle. E por causa disso que o mundo surgiu.

A medida que os tempos pioram, o dano acontece
Interlocutor: Entdo, vocé ja foi ao cinema?

Dadashri: Quando eu tinha vinte anos, em 1928, fui
ao cinema uma vez. Naquela época, havia filmes mudos; nao
havia filmes falados [filmes com trilha sonora]. Foi 1a que
surgiu esta pergunta dentro de mim: “Oh, meu Deus! Por
causa desses filmes, o que serd do nosso sanskaar (valores
culturais e morais)? E em que estado essas pessoas vao
acabar?” Eu tinha ido ao cinema algumas vezes, mas uma
vez o pensamento passou pela minha mente: “Esses filmes
vio degradar completamente o nosso sanskaar na india”.

No inicio, eu era contra os filmes, pensando que “O
sanskaar entre as pessoas estd sendo gradualmente corroido
por esses filmes”. Havia até raiva em minha mente em
relagdo aos filmes, pensando: “Este Kaliyug (a era atual
de declinio espiritual) estd avancando rapidamente; esta se
espalhando rapidamente através [da influéncia] de assistir
filmes”. Entdo, os filmes comecaram a se espalhar e sua
popularidade cresceu entre as pessoas; foi quando percebi
que o Kaliyug estd avangcando muito rapidamente. Se vocé
mandar alguém comprar grao-de-bico a noite, as 2h da
manha, vocé ndo vai conseguir, vai?

Interlocutor: Vocé ndo vai conseguir as 2h da manha;
vocé pode conseguir até meia-noite.

Dadashri: Ha grao-de-bico [em estoque], ha até
vendedores [de grao-de-bico], ha tudo mesmo, mas a hora
mudou. O que aconteceu? Se vocé for a loja do vendedor
de grao-de-bico [as 2h da manha] e gritar: “Ei, me dé grao-
de-bico”, ele dira: “Venha de manha, amigo, agora nao ¢
hora”. Da mesma forma, a era do ciclo do tempo muda,

18



entende? Estd chegando ao fim dos dois mil e quinhentos
anos desde a passagem do corpo mortal do Senhor Mahavir
(o vigésimo quarto Senhor Tirthankar da metade atual do
ciclo do tempo), mas vocé ainda ndo encontrou um Gnani
Purush. Vocé ja encontrou algum? Isso ¢ porque a era
do ciclo do tempo ja mudou. Mas o mundo ndo muda de
repente. Apds [a mudanca no ciclo temporal], seus efeitos
continuam a se manifestar. Agora, os efeitos adversos
continuam a se manifestar.

Entdo, outro pensamento cruzou minha mente: “E
isso [degradacdo] realmente o que vai acontecer com
[0 sanskaar da] India? Temos alguma solugdo para esse
pensamento? Temos algum poder [para fazer algo a respeito
da degradacdo]? Nao temos nenhum poder, entdo esse
pensamento ndo tem utilidade para nds. Se tivéssemos
o poder de fazer algo, entdo esse pensamento seria util.
Qualquer pensamento que esteja além do nosso poder
de fazer algo e, ainda assim, continuamos a remoé-lo
mentalmente, isso ¢ considerado egoismo.”

Junto com isso, surgiu até mesmo este pensamento:
“A mesma coisa que esta despojando o pais de seu sanskaar
com tanta rapidez, mais tarde restaurara o sanskaar do pais
com a mesma rapidez. A circunstancia que traz a degradagao
¢ a mesma circunstancia que a restaurara. Portanto, a
velocidade com que ela traz a degradagao, ela restaurara
com a mesma velocidade”. E ¢ exatamente isso que vai
acontecer, vocé vai ver!

Interlocutor: Entdo, esses meios sdo muito poderosos,
eles podem restaurar [0 sanskaar do pais] com a mesma
velocidade.

Dadashri: Eles podem restaurar [0 sanskaar do
pais] com a mesma velocidade. Nesse sentido, nada ¢

19



inerentemente prejudicial. O dano [ao sanskaar] ocorre
quando chega a hora dele se manifestar.

Qualquer que tenha sido a intencio interior de alguém,
¢ isso que se materializa externamente

Interlocutor: Dada, existe o gravador, a TV, os filmes;
todas essas coisas se materializaram em nossas vidas, entao
que tipo de intengdes internas (bhaav) devemos ter tido no
passado [vida]?

Dadashri: Hmm. [Na vida passada,] Vocé tinha a
intengdo interior: “Eu quero estudar”, e € por isso que a
faculdade e os livros se materializaram nesta vida para voceé.

Interlocutor: Correto. Entdo, qual deve ter sido a
intencdo interior [na vida passada] para que todas essas
coisas se materializassem [nesta vida]? Essas coisas, que sdo
todas instrumentos de prazer e indulgéncia. Tudo o que se
deve desfrutar (bhogavavu) nesta vida, se for resultado da
intencao interior da vida passada, entdo, na vida anterior a
esta, a TV, o rddio e o computador ainda ndo haviam sido
inventados, entdo como ¢ que eles estdo sendo desfrutados
nesta vida?

Dadashri: Nao ¢ assim que funciona. Existe a intengao
na mente da pessoa, que “quero saber sobre todas essas
coisas novas ¢ inovadoras”, entdo ele procura por todas as
coisas novas. E o resultado dessa intencdo interior. Caso
contrario, ndo haveria nenhuma nog¢ao de querer ter uma TV
ou um radio [naquela vida], ndo ¢ mesmo? Mas [na vida
passada, a inten¢do interior era]: “Qualquer coisa nova que
surgir, eu quero saber”, entdo a inquietacdo (chanchalata)
dos olhos, inquietacdo dos ouvidos e tudo isso se materializa
nesta vida.

Interlocutor: Entdo, essas coisas se materializam
devido a inquietacdo, mas qual era a intencdo interior por
tras disso?

20



Dadashri: A pessoa gosta de ver isso, gosta de ver
aquilo, entdo todas as intengdes interiores ficam “plantadas”,
nao ¢€?

Interlocutor: [Vocé quer dizer] Intengdes internas que
surgem das experiéncias dos [cinco] o6rgdos dos sentidos?

Dadashri: Sim. Tudo isso se materializa [nesta
vida] devido as intencdes internas [da vida passada] que
surgiram das experiéncias dos [cinco] orgdos dos sentidos.
Que tipo de intencgdes internas? Por que essas coisas nao
se materializaram para mim? Desde a infancia, nem mesmo
um reldgio de pulso se materializou para mim.

Comprar coisas desnecessarias é apego ilusorio

Na verdade, tenho consciéncia constante nas interagoes
terrenas! Nenhuma empresa de relogios ou radios conseguiu
tirar dinheiro de mim. Simplesmente nunca comprei e
instalei essas coisas em casa. Portanto, ninguém tirou
dinheiro de mim por essas coisas. Eu pensaria: “Qual ¢
o sentido dessas coisas?” Elas ndo tém sentido. [Qual é o
sentido de] Um relogio que me incomoda, s6 de olhar para
ele causa um intenso mal-estar interior! Assim como uma
crianga muitas vezes sente um intenso mal-estar ao ver seu
pai de repente. Se o pai entra inesperadamente e a crianga
nao esta estudando nada, ela deixa os livros de lado ¢ se
envolve em algum jogo, entdo a crianga sente um intenso
mal-estar s6 de olhar para o pai. Da mesma forma, sinto um
intenso desconforto quando olho para um reldgio. Droga,
tire esse relogio [de perto de mim]! E esse radio e coisas
assim sao pura loucura.

Interlocutor: Mas Dada, isso esta em todas as casas,
em todas as familias.

Dadashri: Bem, isso ndo vem ao caso. E porque
eles simplesmente ndao tém isso em sua compreensao; eles

21



nao tém nenhum senso, entdo o que pode ser feito nesse
caso? Isso em si é chamado de moha (apego ilusério),
nao €? O que ¢ considerado moha? Comprar coisas que
ndo sdo necessarias e suportar a falta das coisas que sdo
necessarias; isso € chamado de moha. Nao ha mais nada
que eu considere necessario.

Interlocutor: Todos na casa querem acumular [coisas]
devido ao seu parigrah (apego as coisas terrenas). Eu quero
deixar ir, mas sou incapaz de fazé-lo.

Dadashri: Sim, vocé nao gosta disso; isso ¢ verdade.
No entanto, ndo é como se fosse tdao facil abrir mao dessas
posses, mesmo que vocé tentasse! E possivel abrir mao delas
tao facilmente? Quando vocé vai se livrar desse reldgio de
pulso? Eu nunca usei um reldgio de pulso em toda a minha
vida. Bem, imagine sé isso! Quanto a este radio, eu nem
sequer ficaria perto dele. Este [tempo gasto ouvindo radio]
¢ apenas tempo perdido. Ele fica apenas zumbindo [fazendo
aquele] “gud-gud-gud” [barulho]! Seu infeliz, o que ha
para ouvir nisso? Seu tempo esta sendo desperdigado. Mas
para aqueles que ndo tém compreensdo, tudo isso ¢ util.
Para certas pessoas, ndo tem utilidade alguma. Para mim,
nenhuma dessas coisas tem utilidade. Nao ha uma unica
coisa neste mundo pela qual moha tenha surgido em mim!

Se alguém abrisse uma loja nova e as pessoas ao redor
fossem como eu, entdo, se a pessoa fizesse negocios 14, ndo
daria certo. Ninguém seria visto [como cliente]. A loja do
coitado simplesmente ndo funcionaria, ndo ¢ mesmo? Se
houvesse um bairro com pessoas como eu, e alguém abrisse
uma loja nesse bairro, como ela funcionaria 14?7 Porque eu
nunca comprei um relégio, nem nunca comprei um radio.
No maximo, talvez eu tenha comprado uma caneta em uma
ocasido rara; caso contrdrio, eu escrevo com um lapis ou
com aquele porta-caneta [com ponta e tinta].

22



Eu tinha dito explicitamente que niao queria receber
ligacdes a noite

Kanubhai me diz: “Vamos comprar um telefone”. Eu
disse: “No6s dormimos tranquilamente. Alguém na casa pode
ter dificuldade para dormir, e quando finalmente consegue,
¢ quando o telefone toca! Por que irlamos querer esse tipo
de incomodo?” Entdo ele diz: “Como vocé vai se virar sem
telefone? Hoje em dia, ele se tornou parte das interagdes
terrenas normais (vyavahaar), ndo €?” Entdo eu respondi:
“Os vizinhos tém um, nao t€ém? Ja demos nosso endereco
a eles [para mensagens].” Entdo, eles atendem o telefone
que toca as trés da manha e me avisam pela manha. E
por isso, eu agradeco e expresso minha gratiddo. E eu até
retribuo o favor, porque o pobre coitado atende o telefone
as trés da manha e me passa a mensagem pela manha. Ele
faz isso ou nao?

Interlocutor: Sim, ele faz.

Dadashri: Ele até¢ me dizia: “O telefone tocou as trés
da manha! Ultimamente, ndo tenho conseguido dormir e,
quando finalmente cochilava um pouco, era quando o telefone
tocava”. Vocé ¢ abengoado (!) Eu sempre soube disso.

No entanto, se em algum momento, sob certas
circunstancias, parecer necessario manter um telefone no
trabalho, e se alguém mantiver um telefone, entdo ndo vou
dizer “ndo” para a pessoa. E s6 porque eu digo “ndo” ndo
¢ como se todos fossem se abster de manter um também.

Interlocutor: Isso esta correto.

Dadashri: Entdo, se essas pessoas mantiveram um
telefone no meu quarto, quem quer que seja que ligue para
esse telefone, eu diria: “A noite, minha condigao fisica nao
¢ muito boa, ndo ¢ favordvel para minha saude, entdo, por
favor, nao liguem a noite, esse ¢ o meu pedido”. Portanto,

23



se voce precisar ligar para alguma coisa a noite, deve decidir
em sua mente: “Vou ligar pela manh3a”. Mesmo que seja
muito urgente, vocé deve decidir: “Vou ligar pela manha”.
Entdo, eu ja havia dito explicitamente a todos que vém até
mim para ndo ligarem a noite.

Entenda que isso ndo é algo para se apegar

Eu disse: “Por que eu iria querer ser possuido por
um telefone, que se agarra [como um fantasma]? Se eu
fui ‘dormir’ em paz, entdo... Se houver necessidade [de
um telefone], ele vira [para onde for necessario]; onde
estamos [vivendo], ndo temos necessidade dele. Quem sentir
necessidade dele, trard para cd. Se ndo houver necessidade,
ele ndo vird. E nds ndo sentimos essa necessidade.” Todos
aqueles oficiais dizem: “Vocé deveria comprar um telefone”.
Eu respondi: “Todos aqueles oficiais tém carinho por ele, para
aumentar seu prestigio. Eles sdo pessoas prestigiadas, com
uma reputacdo a zelar, enquanto nés SOmos pessoas comuns,
do tipo que dorme tranquilo!” Eu durmo tranquilamente a
noite toda, por minha propria vontade. Nem mesmo um
mosquito perturba [meu sono]. Entdo, quem iria querer ter
um telefone? No momento em que o aparelho toca [com
um toque], ¢ um incomodo!

Quando o telefone toca, inevitavelmente perturba
o sono. Eu disse a Kanubhai: “Ndo devemos ter esse
incomodo”. As vezes, se um percevejo, uma pulga ou um
mosquito causam perturbacdo, isso € farajiyat (obrigatorio,
ndo por escolha); ndo ¢ marajiyat (por escolha). J& este
telefone ¢ uma perturbacao que ¢ marajiyat, para mostrar
o prestigio de alguém. Entdo, por que ndo mantive um
carro? Eu tinha um carro antes. Naquela época, o motorista
dizia: “Senhor, tal e tal peca estd quebrada”. Eu nem sabia
o nome das pecas. Foi entdo que percebi: “Isso ¢ uma
armadilha!” Se vocé precisa, entdo caia na armadilha com
sua esposa! Com ela, se vocé acabar tendo filhos, que seja!

24



Se vocé quer fazer compras, faca em apenas um “mercado”.
Um “mercado” [apenas]; ndo deve haver dois ou quatro
“mercados”. Quantos “mercados” vamos carregar na cabeca
e andar por ai? Isso ¢ tudo uma questao de bom senso. Sim,
aquele motorista roubava gasolina do carro e depois dizia:
“Tio, precisamos abastecer o carro”. O tio [ou seja, eu] ndo
saberia de nada a respeito. Que tipo de incomodo ¢ esse?!
Além disso, dadas as circunstancias, eu diria: “Compre um
carro”. Nao, nem mesmo assim, [apenas]| dependendo das
circunstancias. Mas eu ndo permitiria que esse incoémodo
[do telefone] entrasse na minha vida. Mesmo que alguém
me oferecesse de graca, eu diria: “Nao, nao quero esse
incomodo”.

Vocés precisam entender isso. Nao € necessario que
todos adotem o que estou dizendo, mas entendam pelo
menos isso: que isso ndo ¢ algo para se afeicoar. Entendam
que isso ¢ algo que traz incomodo. Portanto, ndo continuem
tendo sentimentos afetuosos por isso. Nao pensem: “Ah,
telefone! E s6 por sua causa que eu vivo”. Reconhegam
que isso € algo que causa perturbagdo. Isso perturba o seu
sono. Temos dois quartos na casa e, uma vez que eles sao
fechados a noite, ndao ha ninguém que bata ou toque na
porta. De vez em quando, se alguém bate, ¢ durante o dia,
ndo a noite.

Eu simplesmente nio me envolvia em coisas como carros

Interlocutor: Dada, vocé disse que costumava ter um
carro, em que ano foi isso? Em que ano vocé o comprou?

Dadashri: Isso foi no ano de 1946.

Interlocutor: Era Kantikaka [parceiro de negdcios de
Dadashri] quem costumava dirigi-lo?

Dadashri: Ele mesmo dirigia. O carro foi comprado
apenas para se exibir.

25



Interlocutor: Vocé ja dirigiu, mesmo que seja um dia?

Dadashri: Na verdade, eu nem sei dirigir! Eu nao
me envolveria nesse tipo de coisa. Eu so sei dessas coisas
relacionadas ao Ser (4A¢ma); ndo sei de mais nada.

Interlocutor: Isso ¢ realmente verdade, ndo é?

Dadashri: E ele nem me dizia para dirigir, coitado,
ele dizia: “Vocé€ ndo precisa se envolver nisso, isso nao ¢
para vocé. Isso € para aqueles que podem fazer trabalho
pesado e tém uma mente forte [mentalidade forte]. Vocé
ndo tem [capacidade para] trabalho pesado nem tem uma
mente forte. Voc€ tem um coragdo terno e uma mente terna
[mentalidade]”.

Quanto ao meu parceiro, sua linha [do destino] era
tdo boa que ele nunca saia sem um carro. Quanto a mim,
ndo havia tal linha [do destino]. Mas, gragas a linha [do
destino] dele, o carro chegou e eu também pude viajar nele.

A linha divisoria entre coisas necessarias e desnecessarias

Toda a minha vida passou, mas [para o trabalho
relacionado aos negdcios] nunca comprei um carro novo.
Comprei um carro usado, embora tivesse dinheiro suficiente
para comprar um novo. E como estava no ramo de contratos
[construcao] desde jovem, tinha dinheiro para comprar um
reloégio e um radio, mas nunca comprei um relégio em toda
a minha vida. E também nunca vi [usei] um radio em toda
a minha vida. Isso porque ndo precisava deles. Eu tinha
dinheiro, mas ndo precisava de um radio. Mesmo tendo
ganhado centenas de milhares de rupias, nunca comprei
nada [desnecessario]. Nunca gastei nem quatro annas [um
quarto de rupia] em nada desnecessario. Nao deve haver
gastos desnecessarios, com coisas que ndo sao necessarias.
Os gastos devem ser feitos com o que € necessario. Que
tipo de despesas devem ser feitas?

26



Interlocutor: As necessarias.

Dadashri: Coisas necessarias. Uma coisa que ¢
necessaria e outra que ¢ desnecessaria, devemos saber
a linha que separa essas duas. Quanto a um oficial, se
levarmos em considera¢do sua dignidade e estatura, entdo
ele certamente precisa de roupas adequadas e tudo mais,
ele precisa at¢é mesmo de um reloégio. Mas ele acumulou
muitas coisas desnecessarias. Para coisas que sdo necessarias,
estd tudo bem ter o quanto for necessario. Isso ¢ chamado
de “necessidade” ou “necessidade maxima”. Como isso €
chamado? Vocé entendeu a palavra “necessidade”?

Interlocutor: Sim, eu entendi.

Dadashri: Gaste dinheiro apenas com essas coisas. O
resto €, na verdade, tudo moha. Sim, as coisas necessarias
sdo exigidas. Em primeiro lugar, ¢ necessario comida. E,
além disso, que tipo de comida deve ser? Deve ser comida
que nutra o corpo, comida que contenha nutrientes. Depois,
¢ necessario roupa. E necessario um quarto para morar e
uma istri [stri - uma esposa]. Nao aquele istri (ferro) para
roupas, mas uma s#ri (esposa) do casamento; ela deve ser
aquela com quem vocé se casou. Tudo isso € necessario.
Essas coisas sdo necessarias. Se alguém se torna um baavo
(asceta), [entdo ¢ porque] em sua vida passada ele teria
tido a intencdo interior de que “Eu quero praticar apenas
brahmacharya (celibato)”, entdo ele ndo teria uma esposa
nesta vida. Sua “loja” [vida terrena] funciona de acordo
com a inten¢do interior bhaav que ele decidiu em sua vida
passada. Que outros requisitos ele teria?

Imitando aqueles que sio materialistas, a pessoa se
considera importante!

As pessoas nem tém ideia do que é melhor para elas.
Elas s6 sabem o que ¢ melhor para o corpo e o que ¢ melhor
em termos de prazeres materiais. Mas elas ndo sabem o

27



que ¢ melhor para elas espiritualmente. Portanto, elas so se
envolvem em atividades que promovem a busca material!

Alguém veste uma cal¢a nova e fica se olhando no
espelho. Ei! O que vocé esta olhando no espelho? Pense
em quem vocé imitou! Vocé imitou alguém espiritual ou
imitou alguém materialista? Se vocé quer imitar pessoas
materialistas, entdo por que ndo imita as pessoas da Africa?
Mas, na verdade, [o pensamento era] “Eu devo parecer um
saheb (titulo respeitoso usado antigamente para oficiais
britanicos e superiores)”, e ¢ por isso que vocé imitou
[pessoas materialistas do Ocidente]. Mas nao ha nenhuma
substancia dentro de vocé! Entdo, por que vocé esta tentando
se tornar um saheb? No entanto, para se tornar um saheb,
ele fica se olhando no espelho e arrumando a risca do
cabelo. E ele acredita: “Agora estou com boa aparéncia”.
Depois de vestir uma calca, ele fica batendo nas proprias
nadegas. Ei, por que vocé estd dando tapinhas sem motivo
algum? Nao ha ninguém que va olhar para voceé. Todos
estdo preocupados com suas proprias lutas. Mas quem sabe
o quanto ele passou a se valorizar! Ele acredita em sua
mente: “Este tecido custa trezentas rupias o metro, entao
as pessoas vao apreciar meu valor [quando eu usar roupas
feitas com ele]”. Mas, na verdade, ninguém tem tempo
nem para olhar para isso! E, ainda assim, em sua mente,
ele se enche de orgulho. Além disso, se ele precisa sair de
casa, mesmo que por pouco tempo, fica trocando de calgas,
dizendo: “Ei! Traga-me outro par de calgas!” Depois, ele
ainda diz: “Nao ¢ esta, traga-me as calgas de terileno!” Nao
¢ como se essas pessoas pudessem ser ignoradas assim! Ei,
0 que voc€ imaginou que isso fosse? Nao h4d uma unica
pessoa que esteja livre para sequer olhar para vocé. O que
ha para se olhar em vocé? Mas, mesmo assim, s6 por usar
um bom par de calcas, quem sabe o quanto ele passou a se
considerar importante! E assim que o mundo é!

28



No que diz respeito a linguagem nesta era do ciclo
atual, ndo encontrei uma unica pessoa cuja linguagem fosse
correta. Sao como idiotas, pessoas meio loucas. Portanto,
desde o inicio, ndo acredite no que dizem, primeiro verifique.
Caso contrario, se vocé acreditar nelas, isso terda um efeito
[adverso] sobre vocé. Portanto, esta era atual do ciclo
temporal ¢ tal que ¢ praticamente meio louca!

Nao perturbe o equilibrio da felicidade interior

O mundo inteiro se afogou no oceano de parigrah
(ganancia desnecessaria). O Senhor nao se refere as
necessidades como parigrah. Portanto, cada pessoa deve
decidir quais s@o suas necessidades. Qual ¢ a necessidade
mais importante deste corpo? A mais importante ¢ o ar,
e ele esta disponivel a cada momento, sem custo algum.
Em segundo lugar, a dgua ¢ necesséaria, e também esta
constantemente disponivel para o corpo, sem custo algum.
Depois, a comida € uma necessidade. Quando a fome surge
[no corpo], significa que um “fogo” se acendeu, entdo ele
precisa ser apagado. O que € necessario para apagar esse
“fogo”? Entdo, essas pessoas dizem: “Shrikhand (iogurte
adogado, prensado com nozes, acafrio e cardamomo),
basundi (sobremesa adocicada de leite condensado)!” Nao,
cara, por que vocé simplesmente nao come o que esta
disponivel? Mesmo que vocé coma khichadee-kadhee (um
prato simples que consiste em arroz, lentilhas e sopa de
iogurte), o “fogo” sera apagado. Entao, no estagio secundario
das necessidades, ha [a necessidade de] roupas e um lugar
para ficar. Existe alguma necessidade de respeito (maan)
para viver? No entanto, essas pessoas buscam respeito e
vagam em um estado de inconsciéncia decorrente do apego
ilusorio. Tudo isso deve ser compreendido a partir de um
Gnani Purush, nao é?

Se agua agucarada corresse das torneiras por apenas
um dia, as pessoas ficariam fartas. Ei, ja estdo fartos? Entao

29



diriam: “Sim, s6 queremos agua pura”. Se isso acontecesse,
entdo compreenderiam o valor da coisa auténtica. Estas
pessoas anseiam por Fanta e Coca-Cola. Ei, descubram
quais sdo as vossas necessidades! Este corpo reclamaria se
recebesse ar puro, agua limpa e um pouco de khichadee a
noite? Nao reclamaria. Portanto, decidam o que € necessario.
Em vez disso, essas pessoas saem a procura de um tipo
especifico de sorvete! O que diz Kabir Saheb (um poeta
mistico ¢ santo indiano do século XV)?

“Tera veri koi nahi, tera veri fel”
“Ninguém ¢ seu inimigo; seu inimigo ¢ o seu fel.”

Toda a correria desnecessaria atras de coisas
desnecessarias, isso em si € chamado de fel. Se vocé mora
na India e pede 4gua para tomar banho, entio “nés” nio
chamariamos isso de [uma forma de] fel?

“Apne fel mita de, phir gali gali mein phir.”

“Livre-se de todo o seu fel, depois ande livremente pelas

2

ruas.

O que ¢ necessario para este corpo? Ele precisa
de ghee (manteiga clarificada) pura e leite, mas eles nao
fornecem isso na sua forma pura e, em vez disso, colocam
lixo no estdmago. De que adianta esse fel? O que eles
colocam no cabelo para lava-lo? Shampoo, ndo parece sabao,
parece mais agua, ¢ ¢ isso que eles colocam no cabelo
para lava-lo. Esses sabichdes inventaram coisas que até
mesmo aqueles que ndo tinham fel adquiriram! Por causa
disso, a felicidade interior diminuiu! O Senhor disse que
se houver uma diferenga de cinco a dez por cento entre a
felicidade exterior e a felicidade interior, entdo esta bom,
mas se essa diferenga for de noventa por cento, entdo nao
esta bom. Depois que a diferenca se torna tdo grande, esse

30



fel (correr atras de coisas desnecessarias) ocorre! E preciso
morrer? Mas ndo se morre [facilmente] assim e ¢ preciso
suportar [as consequéncias]. Tudo isso nao passa de fel,;
necessidades desnecessarias foram criadas.

Se as lojas fechassem por uma hora, as pessoas
ficariam preocupadas! Ei! O que ¢ que vocé quer que te
deixa preocupado? Entdo, eles dizem: “Quero sorvete,
quero cigarros!” Isso s6 aumenta o fel, ndo é? E porque
as pessoas ndo tém felicidade interior que elas se debatem
la fora. Qualquer equilibrio de felicidade interior que
existia, agora se foi. Nao perturbe o equilibrio da felicidade
interior. Mas, em vez disso, as pessoas gastaram tudo o
que restava [de karma de mérito] como acharam melhor
[para obter felicidade externa], entdo como o equilibrio
da felicidade interior pode ser mantido? E melhor viver
uma vida auténtica ou uma vida de imitagao? Esses jovens
imitam uns aos outros.

Interlocutor: Dada, vocé estd dizendo que devemos
reduzir nossas necessidades a tal ponto que possamos viver
em paz?

Dadashri: Na verdade, que necessidades os seres
humanos tém? Aquilo que ¢ considerado essencial
(aavashyak). Aavashyak significa aquilo que ¢ aavashya
(certamente) uma necessidade. Ninguém pode contestar
isso. Cada um deve decidir isso. E tudo o que obtemos
além disso é apenas para nos exibirmos para as pessoas
ou para nosso proprio prestigio, mas ¢ tudo desnecessario.

Entdo, eu entendi desde o inicio que ter uma
necessidade ¢, em si, uma fonte de sofrimento. Parigrah em
si ¢ um fardo e ¢ exatamente isso que causa o sofrimento.
Como eu entendi isso, descobri que tudo isso era uma fonte
de sofrimento.

31



Nosso calculo é totalmente diferente; nao ha competicao

Na India, certamente no haveria infelicidade alguma,
mas toda essa infelicidade se deve simplesmente a falta
de compreensdo. Na realidade, ndo existe infelicidade; na
verdade, ndo existe tal coisa como infelicidade. Toda essa
infelicidade que existe ¢ uma infelicidade “convidada” e ¢
uma infelicidade imaginaria. As pessoas estdo competindo
umas com as outras. “Eu devo parecer melhor do que essa
pessoa, devo parecer melhor do que aquela.” Ninguém parece
melhor do que os outros de forma consistente.

A infelicidade que esses seres humanos tém ¢
“convidada”, vocé entende isso?

Interlocutor: Eu entendo isso.

Dadashri: Entdo, eu ndao dei origem a nenhuma
infelicidade “convidada”. Meu célculo era contrario ao do
mundo. Se uma pessoa tem um apartamento de dois quartos
em Mumbai, ela esta constantemente desejando: “Seria mais
confortavel se eu tivesse um apartamento de trés quartos”. O
que uma pessoa continua desejando? Uma pessoa com dois
quartos anseia por trés quartos e, se voc€ perguntar a uma
pessoa com trés quartos, ela falara sobre quatro quartos. Uma
pessoa com quatro quartos falard sobre cinco quartos € uma
com cinco quartos falard sobre conseguir um apartamento
de seis quartos. Uma pessoa com um apartamento de cinco
quartos diz: “Ainda me falta um quarto”. Uma pessoa com
seis quartos quer sete € uma com sete quartos quer oito.
Ainda n3o vi uma unica pessoa que diga: “Nao quero
nada”. Esse desejo continua corroendo todos por dentro. Se
o marido ndo diz, a esposa fala: “Precisamos de mais um
quarto. Precisamos de pelo menos trés quartos em nossa
casa; somos pessoas importantes”. Pelo contrario, o que eu
observaria ¢ que, se eu tivesse dois quartos, iria olhar para
a situacdo de uma pessoa com um quarto ¢ pensar: “Como

32



esse pobre coitado deve estar vivendo? Comparado com a
casa dele, a nossa é tdo boa!”.

Se uma pessoa nao faz nada, depois de ver [0 que]
os outros [tém ou fazem], entdo tudo ¢é felicidade. Existem
algumas pessoas aqui que seguem o que os outros fazem
depois de vé-los?

Interlocutor: Todos sdo assim. Isso é normal.

Dadashri: Nem por um segundo eu segui os outros
depois de ver [0 que] os outros [tém ou fazem]; eu nunca
fiz isso em toda a minha vida. Ei, essas pessoas podem
fazer o que quiserem, o0 que isso tem a ver conosco? A
linha que tragamos para n6s mesmos esta correta. Viemos
aqui para imitar os outros? Na verdade, viemos com o que
¢ original [o Ser], ndo estamos aqui para imitar ninguém.

Se uma pessoa me imitasse, isso valeria a pena

Eu nunca imitaria ninguém depois de ver algo deles,
nem mesmo por um dia! Estou plenamente consciente de
que vim [nesta vida] depois de fazer um contrato [na vida
passada]; seja o que for, estd correto.

Ao longo de toda a minha vida, nunca imitei ninguém.
Nunca imitei ninguém em nada ou em qualquer assunto,
nem mesmo por um unico dia.

Alguém pode pular em um “pog¢o”, mas qual ¢ o
sentido de vocé pular também? Ou entdo ele pode escalar
uma montanha, até mesmo escalar o Himalaia, se tiver forca
para isso. Se vocé ndo tem forga e tenta escalar o Himalaia,
vocé ficard doente. Nao faca coisas porque v€ os outros
fazendo. Ei, simplesmente ndo imite ninguém. Nao imitem
ninguém neste mundo. As pessoas em si sdo imitacdes,
entdo ndo imitem a imitacdo. Se ha alguém original e vocés
o imitam, entdo vale a pena. Eu sou considerado original.
Cada uma das minhas palavras ¢ considerada original. Meus

33



conceitos sao considerados originais. Se alguém imita o
original, entdo vale a pena! Na verdade, essas pessoas sao
apenas imitagdes. Agora, qual ¢ o sentido de imitar essas
imitacoes? Essas pessoas sdo imitagdes, ndo parece? Se vocé
imitar uma imitacdo, ficard preso. Como ele construiu um
bangald, noés também vamos construir um. Ei, o que vocé
tem a ver com o bangal6 dele? No momento, todas as suas
necessidades estdo sendo atendidas. Neste momento, vocé
estd contente com sua casa; ao contrario, ao ver o bangalo
dele, voce ficou insatisfeito. Vocé foi ver o bangalo dele. E
¢ assim que nosso povo também ¢, eles ddo uma festa de
inauguracdo e mostram o bangald para todos. Entdo, mesmo
que ele ndo queira ver, o mortal ficard agitado por dentro
[para ir ver]. Entdo, eles ddo uma festa de inauguragdo e
agitam [0 descontentamento] dentro dele.

Se vocé quer imitar, por que imita as pessoas? Va em
frente, imite um bufalo! Ele tem a menor preocupacdo? Ele
tem roupas ou qualquer outra coisa? Ele ¢ original. Mas
aqui, a pessoa esta com pressa para pegar o Onibus, com
pressa [para terminar o trabalho] no escritério e também
com pressa para voltar para casa! Ela esta em cativeiro e,
mesmo assim, estd com pressa! Até o escritorio € cativeiro,
e mesmo assim ela corre para 14! Como ¢ o bufalo? Onde

quer que haja cativeiro, ele vai para 14 muito devagar.

Entdo, desde a infancia, minha natureza sempre foi
assim, ndo imito ninguém. Seja bom ou ruim, deve ser algo
meu. Posso até ter retrocedido [as vezes], mas permaneci
fiel a mim mesmo. Nao faz mal se ndao descobri [como
avangar]| na vida terrena; pelo menos consegui descobrir
isto [o Ser]! Mesmo que nao soubesse [como avangar]| na
vida terrena, pelo menos descobri isto, ndo foi? Afinal, o
que se pode fazer com a vida terrena?

Interlocutor: Nem todos sdo capazes de saber isto,
nao ¢? E dificil saber isto.

34



Dadashri: E dificil saber isso. Entdo, eu estava
procurando exatamente por algo assim.

A consciéncia do que € benéfico e do que € prejudicial
deve ser independente. O que eu faco que me deixa feliz e
o que eu faco que me deixa infeliz? Em Satyug (uma era do
ciclo temporal caracterizada pela unidade de pensamento, fala
e acdo), as pessoas tinham consciéncia do que ¢ benéfico e
do que ¢ prejudicial nas interagdes terrenas. Naquela época,
ndo havia conduta imoral ou mé (anaachaar). As préprias
pessoas eram virtuosas e tinham boa conduta (sadaachaar).
A partir disso, surgiria a consciéncia do que ¢ benéfico e
do que ¢ prejudicial. Nos tempos atuais, a conduta imoral
ou ma ¢ realmente predominante em todos os lugares, entao
como pode surgir a consciéncia do que ¢ benéfico e do que
¢ prejudicial?

Dois tipos de “pacientes” que se entregam ao
entretenimento

Interlocutor: Hoje em dia, quando olhamos para os
paises que vocé visitou recentemente, parece que eles estao
focados apenas em como criar distirbios. E assim que seu
comportamento parece ser. Eles querem uma TV, um radio,
outras coisas, todas as outras comodidades, um carro; ento,
quando eles estardo em paz? Eles acumulam todas essas
coisas. Eles querem todas as coisas materiais.

Dadashri: E assim, veja, existem dois tipos de
“pacientes”; um tipo sdo os “pacientes” que sao afligidos pelo
egoismo. Entdo, eles querem um radio, querem isso e aquilo,
para exibir seu maan (orgulho que vem do reconhecimento
e validacdo terrenos). E o outro tipo [de “pacientes”] sdo
aqueles que ndo conseguem descansar a noite sem ouvir
radio. Eles sdo o tipo de “pacientes” que simplesmente nao
conseguem relaxar sem ouvir radio. S6 depois de cantarem
junto com uma musica de filme [tocando no radio] ¢ que

35



conseguem adormecer, devido ao masti (intoxicagdo por
prazeres transitorios). Caso contrario, tudo os atormenta.
Portanto, esses sdo os dois tipos de aflicdoes. Eles dizem:
“Quero isso, quero aquilo”. Destas duas, as aflicdes de maan
sdo mais prevalentes aqui [na India]. E, subsequentemente,
a pessoa fica presa nelas, ¢ afetada por elas. Da aflicdo de
maan, surgiu o estado de ser afetado. Agora, eu ja sei que
tudo isso ndo ¢ benéfico de forma alguma. Entdo, por que
deveriamos nos preocupar com essas coisas? E por isso que
nunca lhes dei importancia.

As conveniéncias tornam a pessoa uma buscadora de
conforto

O ponto ¢ para ser compreendido; nenhuma outra
preocupacdo seria util nisso, ndo ¢ mesmo? Vocé deve
minimizar as aflicdes de fontes externas (upadhi), tanto
quanto possivel. Na verdade, eu experimentei isso por
mim mesmo com o ventilador [para ver]: “O que acontece
comigo [quando uso o ventilador]?”” Porque antes eu nunca
usava ventilador. Até 1956, eu havia cultivado a qualidade
chamada fitiksha (a virtude de suportar dificuldades fisicas
com equanimidade). Eu sempre dormia [diretamente no
chdo] em um shetranji (um tapete fino de algodao, também
chamado de satranji), e ndo tinha ventilador. Entao, quando
meus amigos vinham me visitar, diziam: “Vocé ndo tem
ventilador porque ¢ um tapasvi purush (alguém que pratica
peniténcia), mas o que seria de nds?” Entdo, eu disse:
“Providenciem um”. Depois que o ventilador foi instalado,
este corpo tornou-se shatashiliya (buscador de conforto).

Se um agricultor usa sapatos todos os dias, seus pés
queimardo [no chdo quente] no momento em que ele tirar
os sapatos. Caso contrario, o corpo se adapta para que seus
pés ndo queimem. Agora, como ele estd acostumado com
o conforto, inevitavelmente se tornard dependente [dos
sapatos]. Quando nao ha ventilador, ele inevitavelmente se

36



tornard dependente [do ventilador]. E para mim, torna-se
dificil manter o upayog (consciéncia aplicada) focado no
externo [relativo]. Estou contando a vocés o que aconteceu
comigo. Portanto, tentem entender bem este ponto. Nao
parem de usar o ventilador, mas entendam que usar o
ventilador ndo ¢ benéfico.

Portanto, essa experiéncia ndo ¢ benéfica para nossos
mahatmas. Nao podemos dizer nada as pessoas de fora [que
nao receberam a Autorrealizacao através do Gnan Vidhi]. As
pessoas de fora buscam a felicidade externa, enquanto vocés
[mahatmas] buscam a felicidade interior, buscam a bem-
aventuranca eterna (sanatan sukh). Entdo, eu simplesmente
compartilhei isso a partir da minha propria experiéncia.

Interlocutor: Por que apenas um ventilador? Existem
muitas coisas que nao sao benéficas para nos.

Dadashri: As outras coisas ndo sdo tdo preocupantes.
Este ventilador em particular ¢ mais preocupante. As outras
coisas ndo tocam vocé diretamente. SO este aqui toca vocé
diretamente. Nao hé problema com as outras coisas. Quanto
as outras coisas, digamos que alguém em casa traga uma
geladeira, que mal isso causa a vocé? A pessoa pode dizer:
“Beba esta agua gelada”. Mas, se vocé ndo quiser beber,
pode recusar. Se as pessoas em casa usam um radio ou um
telefone, o que isso tem a ver com vocé? Se houver algum
incomodo, isso afetard a elas; o que isso tem a ver com
vocé€? [Mas,] Este ventilador ¢ a tnica coisa que realmente
te afeta.

Para alguém que ndo tem necessidade de quaisquer
aflicdes externas (upadhi) e, mesmo assim, se ele usa [tais
coisas], mesmo assim ndo tenho obje¢do a isso. Como € o
nosso caminho? E um caminho sem objecdes. Onde quer
que uma pessoa acredite estar a felicidade, ¢ de fato ai que
reside a felicidade dela e, por isso, ela dira: “Nao consigo

37



viver sem um ventilador”. Entdo eu diria: “Tudo bem, ¢
assim mesmo”. “Se possivel, vd comprar um ventilador”, ¢
o que eu diria. O que quer que alguém precise, isso € uma
necessidade para ele.

Interlocutor: Entdo, ndo devemos nos tornar pessoas
que buscam conforto, ¢ isso que vocé esta dizendo?

Dadashri: Uma pessoa se torna alguém que busca
conforto devido as conveniéncias externas. Entdo, quando
essas conveniéncias ndo estdo disponiveis, ela cria aflicdes
externas. Este corpo ¢ tal que se condiciona a viver em
qualquer estado em que vocé o mantenha.

Nédo é uma necessidade; eu formei esse habito
conscientemente. Eu formei o habito errado de usar um
ventilador. Como resultado, passei a preferir o frescor
depois disso! Agora, ¢ assim que deve ser? E quando vou
para Ahmedabad, eles ligam o ar-condicionado (AC). Eles
dizem: “Dadaji vai ficar na minha casa”, entdo instalam
um ar-condicionado. Eles ndo sabem que eu ndo preciso
de ar-condicionado. Eles podem ter ar-condicionado em
casa, mas o tipo de ar-condicionado que eu gostaria € o
que estivesse disponivel até eu chegar ao local do satsang.
Mas, em vez disso, no momento em que saio, esta escaldante
novamente! Quando vocé sai do frescor, o que vocé sente
14 fora? Parece brasas escaldantes. Que sentido isso faz? E
por isso que o Senhor disse: “Nao se tornem pessoas que
buscam conforto”. Isso ¢ referido como busca de conforto.

Este corpo deve ser temperado até certo ponto, ndo ¢é
mesmo? Dizem que uma pessoa deve ser capaz de suportar
vinte e dois tipos de parishaha (refere-se aos vinte e
dois tipos de dificuldades que devem ser suportadas com
equanimidade no caminho Kramico, a fim de se livrar do
karma). Mas eu digo ndo a isso; ndo estou pedindo que vocés
facam isso. Se eu pedisse que fizessem isso, todos ficariam
assustados. Portanto, ¢ melhor eu nao pedir isso a voces.

38



Quando a felicidade externa é resolvida com equanimidade,
ha felicidade interna

Interlocutor: Mas, Dada, este corpo busca a felicidade
externa, nao €?

Dadashri: Mas Vocé ndo precisa buscar a felicidade
[externa]. “Voc€” alcangou a felicidade interna. Aquele que
ndo alcangou a felicidade interna estd vinculado a buscar
a felicidade externa. Para aquele que alcangou a felicidade
interior, se essa felicidade externa nao estiver presente, iSso
serd suficiente ou nao? Para aqueles que nao alcangaram a
felicidade interior, ndo ha nada que possamos dizer. Se eles
ndo a alcangaram, o que podem fazer? Mas aqui [no mundo],
a pessoa esta constantemente buscando fora de si. Alguns
até esperam por isso, dizendo: “Ah, a brisa esta chegando,
hmm... ai vem, ai vem”. Se ela ndo vai embora, entdo va
em frente e aproveite, mas entdo ele dira: “Oh, ela se foi!”

Esse ¢ o tipo de dependéncia que uma pessoa tem.
Veja, o Senhor disse para suportar aqueles vinte e dois
tipos de parishaha. Isso estd escrito nas escrituras ou nao?

Interlocutor: Sim, foi dito para suportar o parishaha.

Dadashri: Sim. Eu nem estou dizendo para vocé
suportar aquilo. Para vocé, é s6 isso; se houver um pouco
[de desconforto] como este, entdo seu upayog (consciéncia
aplicada) prevalecera dentro de vocé. Caso contrario, o
upayog continuara se desviando para fora. Se houver o
menor desconforto causado pelo calor imido, o upayog
continuara permanecendo fora. No entanto, se o ventilador
ja estiver ligado, ndo o desligue. Se estiver ligado, resolva-o
com equanimidade, mas nao acredite que “héd felicidade
nisso”. Se vocé acredita que “ha felicidade nisso”, entao
isso significa que vocé também acredita que “ha infelicidade
na auséncia disso”. Assim, o upayog continua a vagar para
outros lugares.

39



Diga-me, qual deve ser o estado de uma pessoa
que acabou de sair de uma sala com ar-condicionado?
Na verdade, quem inventou esses ventiladores? Foram as
pessoas do exterior. Como € que essas invencoes destinadas
a eles se infiltraram aqui [na India]? Caso contrério, aqui
[na India], apenas os reis teriam ventiladores. Em todos
os outros lugares, haveria ventiladores comuns e, mesmo
assim, apenas se alguém fosse um comerciante rico. Caso
contrario, por que alguém que trabalha o dia todo precisaria
de um ventilador? E a natureza ja estd ajudando vocé de
todas as maneiras. Quando ¢é necessaria uma brisa, uma
brisa suave até sopra. A natureza fornece todo tipo de ajuda,
e qualquer quantidade de transpiracao que precise sair [do
corpo], ela facilita isso. Entdo, qual é o sentido de viver
uma vida que ndo ¢ natural?

Se vocé tem um ventilador, tente desliga-lo por quinze
a trinta minutos e estabeleca o upayog (consciéncia aplicada
como o Ser), entdo vocé ndo precisara do ventilador. Aquele
que prevalece no upayog ndo tem necessidade alguma de
ventilador. Essa necessidade existe apenas enquanto o upayog
permanece voltado para o exterior. E, tendo dito isso, nao
digo nao [ao uso de um ventilador]. Se o Seu [upayog] esta
voltado para o exterior, mas mesmo nesse [upayog| exterior
a Sua conviccao interior é: “Eu sou o Ser”, entdo isso sera
suficiente. Mesmo assim, ndo ha objecdo. Mas qual ¢ o mal
em progredir um pouco mais? Ha algum mal nisso?

Ao retirar-se da felicidade externa, pode-se chegar ao
“lugar” original

Interlocutor: Quando algo na casa quebra ou fica
danificado, fico completamente preocupado com isso.
Deixe-me compartilhar minha prépria historia; eu nem tinha
ouvido falar de geladeira até os setenta anos de idade. Entdo,
finalmente comprei uma geladeira e, um dia, ela quebrou,
entdo virei a casa toda de cabega para baixo.

40



Dadashri: Sim, ¢ assim mesmo. Tudo isso sdo aafat
(grandes problemas). Upadhi (aflicdes de fontes externas)
sd0 uma coisa e esses tipos de aafat (grandes problemas)
sao outra coisa. Upadhi sdo coisas que se apegam, enquanto
esses aafat sio feitos para se apegar [por escolha]. E natural
que vocé se sinta assim, porque todos esses sdo grandes
problemas.

Quando eu nao tinha Gnan e Hirabaa [esposa de
Dadashri] dizia: “A torneira estd quebrada”, isso costumava
ser um upadhi para mim. Entdo eu tinha que ir buscar [um
encanador]; isso era um upadhi. E um item necessario, nio
¢? Mas esses outros itens sdo problemas desnecessarios.
As pessoas trazem televisdes e outras coisas; elas trazem
apenas algumas coisas? Isso estraga a visao e isso também
¢ um grande problema.

Interlocutor: Uma vez, a televisdo parou de funcionar
em um momento muito importante, e entdo todos os vizinhos
comegaram a perguntar: “A TV ndo estd funcionando?” A
TV para de funcionar e o Ser e tudo o mais fica preso nisso.

Dadashri: Sim, tudo fica preso nisso. Apesar disso, nao
devemos ter nenhum desprezo por isso, devemos? Porque
os outros podem gostar; eles podem fazer o que quiserem.
Mesmo que seu proprio filho faca o que quiser, vocé pode
dizer a ele para ndo fazer isso? Se vocé disser ndo a ele,
isso levara a aversao dentro de vocé.

E quando alguém estd na consciéncia aplicada como
o Ser, entdo nada mais permanece. Se alguém prevalece
na consciéncia aplicada, entdo nem percebe se estd quente
ou frio; ndo ha nada disso. Neste momento, se¢ um menino
estd escrevendo sua prova e os ventiladores param de
funcionar, ele nem percebe. Quando os advogados estdo em
um julgamento e o juiz esta ouvindo atentamente, e naquele
momento os ventiladores param, ninguém percebe que eles

41



pararam. E quando a pessoa estd ociosa que percebe tudo
isso. Isso ¢ chamado de consciéncia aplicada externa. Ela
continua vagando incessantemente. Apesar disso, eu digo:
“Nao ha problema algum. Pelo menos faga isso.” Nossas
cinco Agnas sdo de fato tais que ndo permitem que nenhum
upadhi (aflicdes de fontes externas) permaneca. Nao ha
nada nelas que induza a problemas. Vocé permanece nas
cinco Agnas, nao €? Ligue os ventiladores, mas prevaleca
nas cinco Agnas. Porém, saiba que isso nao ¢ a coisa ideal.
Nao é como se eu ndo usasse ventilador. Eu também uso.
Mas, retirando-se disso pouco a pouco, pode-se retornar ao
“lugar” original [o Ser].

Agora, vocé anda por ai usando esses sapatos e, entdo,
um dia, na rara ocasido em que algum bandido na estrada
rouba os sapatos, vocé tem que andar descal¢o na estrada,
na areia sob o sol quente. Qual seria a sua condi¢cdo? Agora,
os pés dos agricultores ficam condicionados. Nada acontece
com eles e eles ndo precisam [de sapatos]. E uma regra da
natureza que tudo o que se precisa [0 essencial], em qualquer
medida, ¢ fornecido. Entdo, por que vocé nao deveria tirar
proveito dessa regra? Essa ¢ realmente a regra da natureza.
Porque Vocé ¢ independente. A natureza se submete a Vocé.
[Mas,] “Voce” esta ultrapassando a autoridade da natureza.

Eu vi minha completa independéncia; eu a experimentei.
E depois disso, alcancei Gnan.

Se a mente é entretida, entdo o tapa fica arruinado

O que o mundo estd fazendo? A fim de encontrar
alivio para sua infelicidade, as pessoas estdo mergulhando
em outros prazeres dos cinco o6rgdos dos sentidos. Entdo,
elas estdo simplesmente movendo sua infelicidade de um
lugar para outro; ¢ exatamente isso que estdo fazendo, ndo
¢? Mesmo que um pouco de infelicidade lhes aconteca, elas
simplesmente “sacam” [desviam a infelicidade mergulhando

42



em outros prazeres em vez de fazer peniténcia interior]!
Hé tanto “estoque” dentro delas! Eu sempre digo que
vocés devem seguir em frente e definitivamente suportar a
infelicidade. Nao “saquem”! Mantenham o “saldo” intacto.

Perguntei a esses meninos: “Ei, o que vocés fazem
quando surgem afli¢des de fontes externas ou preocupagdes?”’
Eles me respondem: “Nos passamos o tempo indo ao cinema
ou fazendo algo parecido”. Entdo eles “sacam”. Quando
chega a hora de fazer tapa (peniténcia interior; manter a
separacdo com o ser relativo), eles vao se divertir no cinema.
Assim, eles ddo uma nota de cem rapias em troca de duas
rupias. Em vez disso, vocé deve fazer algo que multiplique
a nota de cem rapias por mil rupias. Entdo, quando surgir
uma situacao dessas, Veja a Alma pura (Shuddhatma) em
todos. Veja a proxima coisa e a terceira coisa. Ou vocé pode
fazer pratikraman (confessar, pedir desculpas e resolver nao
repetir um erro) por todos em sua casa; lembre-se de todos
os seus parentes e amigos. Certamente houve interferéncias
com seus parentes, certo? Entdo faga pratikraman para eles.
Mesmo com seus vizinhos. Veja [as falhas cometidas em
relagdo aqueles que vivem] na segunda casa, na terceira
casa, na quarta casa, na quinta casa e na casa deste lado
[oposto]. Faga pratikraman para todos em seu tempo livre,
vocé deve definir assim. Quando vocé limpar tudo, tudo
ficara limpo. Vocé tera que fazer isso sozinho; ninguém
mais fard isso por vocé, ndao €? Os outros serdo capazes
de ajuda-lo com isso? Sua esposa sera capaz de ajuda-lo
com isso? Ela fard pratikraman por suas proprias falhas ou
ajudara vocé com as suas? Entdo, algo assim precisa ser
definido; que ¢ quando ¢ considerado tapa.

Como deve ser o Seu tapa? Deixe-a “aquecer” dentro
de vocé; deixe a mente “aquecer”. Entdo, quando chegar
a hora [circunstancia], e a mente comecar a “aquecer”,
¢ quando ela precisa de algum ‘“alimento”. Agora, nesse

43



momento, se voc€ fornecer o tipo de “alimento” que ela
considera agradavel, ou se vocé se lembrar de algum item
de casa e desviar a mente para ele, ou se vocé desvia-la para
outra coisa, entdo isso ndo ¢ considerado tapa. E considerado
tapa se, nesse momento, vocé conectar [a mente] com o
Ser, quando vocé mantém a consciéncia pura aplicada como
o Ser (shuddha upayog), isso ¢ chamado de tapa.

\

Tapa significa ndo dar a mente o que ela gosta ou
ndo desvia-la para outra diregdo. Vocé da a mente o que
ela gosta, ndo ¢é?

Interlocutor: As vezes eu preciso dar isso a ela.

Dadashri: Tudo bem. Nao ha problema em fazer isso
de vez em quando. Mas [a oportunidade para] fapa como
essa nao surge facilmente. E, como vocé mencionou, se vocé
levar a mente a um restaurante e entreté-la, isso nao servira.

Apoés a Autorrealizacido, ha satisfacdo e contentamento

Interlocutor: Metade das pessoas s6 querem coisas
por causa do loksangnya (influéncia social; pressdo dos
colegas). “Ele tem um carro, entdo eu também quero um.”
E assim que funciona.

Dadashri: Ndo, mas o /oksangnya surge apenas
quando a pessoa ndo esta contente em seu interior, certo?
Caso contrario, ninguém pode despertar a “fome” dentro de
uma pessoa que esta contente. Ainda ndo conheci ninguém
que pudesse despertar a “fome” em mim! Desde pequeno,
nunca precisei nem de um radio. E por que eu precisaria de
tudo isso? Que tipo de intelecto essas pessoas t€ém? Tudo
1sso acontece quando o intelecto ¢ de um tipo extremamente
louco. E, mortal, quando ha todos esses radios [na forma de
seres humanos] vagando por ai, por que vocé comprou esse
novo radio? Todos esses sdo “radios vivos” se movendo!

44



Interlocutor: E o novo radio nem mesmo executara
uma tarefa para nos.

Dadashri: Sim, mas as pessoas ndo t€ém bom senso!
Além disso, hoje em dia, essas criangas colocam o radio
bem proximo aos ouvidos e andam por ai. Entdo, elas nao
tém bom senso algum.

E somente quando a gandncia esta dentro de nds que
nos deparamos com a influéncia da sociedade. O antonimo
de ganancia ¢ satisfacdo (santosh). Uma pessoa encontra
satisfacdo porque fez algo para isso em sua vida anterior.
Mesmo uma pessoa que compreendeu o conhecimento
referente a vida terrena até certo ponto terd satisfacdo. E
uma pessoa que tem o Conhecimento do Ser certamente
terd contentamento (frupti).

Se uma pessoa se entregou [aos prazeres terrenos|
por vidas infinitas, entdo ela terd satisfacdo. Na verdade,
o verdadeiro significado de satisfacdo € sama-trushna (ter
desejos dentro de limites)! Tal pessoa ndo quer nada. Ja para
alguém que ndo se entregou aos prazeres terrenos, todos
os tipos de ganancia se insinuam, como: “Quero desfrutar
disso, quero desfrutar daquilo e daquilo outro”. Enquanto ele
nao desfrutar de algo, havera turbuléncia interior e aflicdo,
€ pensamentos sobre essa coisa continuardo surgindo.

O que ¢ satisfagao? Alguém desfrutou plenamente de
algo no passado, portanto, tem satisfacdo nessa questdo. O
que quer que alguém tenha desfrutado no passado, digamos,
ele desfrutou de um reino proprio, desfrutou de ser rei e, se
lhe oferecessem um reino agora, ele ndo gostaria. Em sua
mente, ele simplesmente ficaria farto. [Mesmo que alguém
lhe dissesse:] “Ei, vocé€ nao desfrutou disso nesta vida”. Ele
diria: “E verdade, mas eu ndo gosto disso”. Ele ja chegou
a uma conclusdo sobre esse assunto. Portanto, aquele que
desfrutou dos prazeres terrenos ndo precisa de nada.

45



O anseio pela felicidade externa leva a queimacgao interna

Basta olhar ao redor, ndo se encontra felicidade em
lugar algum! Alguém tem muito dinheiro, mas ndo encontra
felicidade nisso; tem uma esposa, mas nao encontra felicidade
nem nela! Entdo, acaba pedindo uma garrafa [de alcool], bebe
um pouco e adormece! Nunca experimentou a felicidade,
nao ¢ mesmo? O que todos os seres vivos estdo procurando?
Eles estdo realmente buscando a felicidade. Isso porque
sua natureza inerente ¢ a felicidade. A tendéncia do chit
(chitvrutti) é buscar constantemente a felicidade: “Vou obter
felicidade com isso, jalebi (um doce indiano) vai me dar
felicidade, perfume vai me dar felicidade, ir ao cinema vai
me dar felicidade”. Ao experimentar essas coisas, ele decide
que ndo ha felicidade alguma nelas. Entdo, ele continua
abandonando todas essas coisas e continua procurando outras
coisas novas [para obter felicidade], mas nunca se sente
contente. Ele obtém satisfacdo [com essas coisas], mas nao
contentamento. A satisfagdo ¢ o que surge quando o desejo
¢ realizado, entdo a pessoa se sente satisfeita. Quando surge
o desejo de comer, depois de comer vocé se sente satisfeito,
mas ndo terd contentamento. Contentamento significa que
vocé nunca mais tera desejo por aquilo.

Interlocutor: Se temos um desejo por algo e ndo o
conseguimos, entdo uma intensa queimagao comeca dentro
de nos, nao é?

Dadashri: O desejo em si € o “fogo”. Quando surge
um desejo, ¢ como riscar um fosforo e acendé-lo. Entdo,
enquanto ele ndo se extinguir, a queimagao interior persiste.
A queimacao interior depende da intensidade do desejo. Se
o desejo for muito forte, surgird muita queimagao interior.

Falando a verdade, qual ¢ a lei da natureza? A
felicidade interior deve permanecer em um certo nivel. A
felicidade interior e a felicidade exterior devem permanecer

46



em um certo nivel. As vezes, se houver um aumento na
felicidade externa, entdo a felicidade interna tera diminuido.
E se a felicidade externa tiver aumentado até um certo
nivel, entdo esta tudo bem. Mas, em vez disso, ela ficou
totalmente instdvel [extremamente instavel].

Interlocutor: Essa ¢ uma diferenga muito grande.

Dadashri: Entdo ndo resta nenhuma felicidade interna.
A pessoa enlouquece e experimenta uma tremenda queimacao
interna. Existe aaropit bhaav (a falsa atribui¢do da crenca
de que “eu sou Chandubhai”), portanto, isso d& origem a
muita queimagao interior.

Se a felicidade externa aumenta, entdo saiba que vocé
esta condenado

A ciéncia terrena de hoje (bhautik vignan) esta
desequilibrada. Ela excedeu os limites normais e, portanto,
se transformou em “veneno”. Nesta €época, por causa dessa
ciéncia terrena, a felicidade externa aumentou muito,
enquanto, por outro lado, a felicidade interior ndo pode
ser encontrada! Deve haver algum tipo de equilibrio entre
a felicidade interior e a felicidade externa. Um ligeiro
aumento ou diminuicao ¢ aceitavel, mas deve estar dentro
de um limite. Se a felicidade terrena diminui, vocé pode
se contentar com isso. Mas hoje, a felicidade interior
desapareceu completamente! Na verdade, ela desapareceu
completamente nos Estados Unidos! As pessoas 14 precisam
tomar até vinte comprimidos para dormir! Os Estados
Unidos alcancaram a felicidade externa além dos limites,
mas, ao mesmo tempo, sua felicidade interior chegou ao
fim! Que tipo de ciéncia [terrena] € essa! A paz interior leva
ao contentamento, enquanto a felicidade externa aumenta
a ganancia. A paz interior ndo pode durar onde o intelecto
egoista estd em acdo. As pessoas correm por ai em busca
da paz interior, mas ¢ possivel encontrar a paz correndo

47



por ai? Vocé s6 encontrard a paz exterior se tiver paz
interior. Portanto, o fato de que existe felicidade interior
deve primeiro se estabelecer em sua convic¢do, s6 entdo
vocé podera alcancar a paz interior.

As fontes de felicidade externa aumentaram. Um
empresario pode ter comprado um apartamento no valor de
quatro milhdes de rupias, digamos, ele tem uma quantidade
abundante de comida e bebida para desfrutar, ele tem
caixas e mais caixas de frutas; mas cle teria desenvolvido
hipertensdo e teria tido um ataque cardiaco, € sua esposa
teria diabetes. Entao, o médico teria colocado uma “mordaga”
na boca deles! Sendo assim, quem comeria toda essa
comida? Os empregados domésticos e os cozinheiros em
casa comeriam, beberiam e engordariam! Ao entrar no
apartamento dele, vocé se sentiria como se tivesse entrado
num crematorio! Mesmo quando conversasse com ele, ele
falaria com puro egoismo. Ele serviria um ché caro, mas,
enquanto o verdadeiro valor na forma de inten¢ao interior
ndo fosse acrescentado a algo, mesmo o ouro, por mais
puro que fosse, seria inutil. E, pela expressdo em seu rosto,
pareceria que ele havia esquecido como sorrir. Que tipo de
presente de felicidade externa ¢ esse!

O que o Senhor disse? Fique de olho na “balanca” da
felicidade interior e da felicidade externa. Se sua felicidade
interior diminuir e a felicidade externa aumentar, saiba que
vocé estd condenado. Um pouco de alta e baixa na “balanga”
¢ aceitavel, mas o “prato da balanca” da felicidade interior
subiu completamente, entdo o que sera de vocé?

Nao depender de nada externo, isso é felicidade interior

Interlocutor: Como podemos distinguir entre as duas,
que isso ¢ felicidade interior e isso ¢ felicidade exterior?

Dadashri: Quando ndo héd avalamban (dependéncia)
de nenhuma fonte externa e, ainda assim, a felicidade

48



prevalece, entdo isso ¢ felicidade interior. E quando a
felicidade ¢ experimentada por causa de uma boa xicara
de cha, isso significa que a felicidade veio de uma fonte
externa, a do chd. Ou quando uma brisa fresca sopra e
vocé dd um suspiro de conforto, isso ¢ considerado como
felicidade proveniente de uma fonte externa.

Interlocutor: Essa definicao de felicidade ou bem-
aventuranca que temos entendido, ela pode ser comprovada
com base em uma fonte externa. Isso ¢ verdadeiramente o
que experimentamos, ¢ podemos comprovar apenas esse tipo
de felicidade, mas no que diz respeito a felicidade interior,
nao sabemos como ¢ essa experiéncia. Qual ¢ a prova disso?

Dadashri: Por que uma pessoa vai dormir? Ela
dorme quando estd cansada e, entdo, sente-se descansada.
No entanto, junto com isso, ela sente: “Dormi muito
bem hoje”. As palavras “muito bem” significam que ela
estd experimentando felicidade. As “portas” desses cinco
orgaos dos sentidos foram fechadas, mesmo assim ele esta
experimentando felicidade interior. E por isso que as pessoas
vao dormir, porque experimentam felicidade interior como
resultado. Como ele foi dormir, ele experimenta felicidade.
No entanto, toda essa felicidade leva a formacdo de véus
sobre o Ser. Obter felicidade “embalando” o Ser em um
“saco” € errado. Em vez disso, € melhor obter felicidade
fazendo fapa [peniténcial.

Por que alguém se sente feliz ao acordar, depois de
dormir? A felicidade vem verdadeiramente do Ser que esta
presente dentro de nds; € o ego que estd se entregando a
felicidade.

Portanto, quando essa “maquinaria” externa [0 corpo]
para, o Ser original (Bhagwan) estd sempre presente, Sua
bem-aventurancga transborda para fora. O Ser original &,
na verdade, a fonte da bem-aventuranca infinita. Assim,

49



a bem-aventuranca interior transborda para fora. Quando
essa “maquina” esta funcionando, essa bem-aventuranca
transborda para fora, mas a pessoa ndo ¢ capaz de reconhecé-
la.

Interlocutor: A bem-aventuranga do Ser que surge
dentro de noés, qual ¢é a prova disso? Como podemos saber
claramente que isso ¢ definitivamente a bem-aventuranca
do Ser?

Dadashri: Vocé sabera disso quando der algo que ¢
seu para outra pessoa. Digamos que hd uma pessoa doente
e vocé vai ao hospital para dar algo a ela. Nesse momento,

vocé se sente bem por dentro; essa felicidade ¢ sua. Ela
ndo veio de uma fonte externa.

Interlocutor: Mas isso nao surgiu por vocé ter dado
algo a essa pessoa?

Dadashri: [Geralmente,] Dar algo sempre traz
infelicidade. Nunca pode haver felicidade em dar algo. Se
houvesse felicidade em dar, entdo as pessoas nao dariam
tudo? No entanto, a felicidade que se experimenta ao dar
algo, essa felicidade surgiu de dentro. Ele deveria ter se
sentido infeliz [ao dar algo], mas, em vez disso, sentiu-se
feliz, isso se deve a felicidade interior.

Interlocutor: Mas, mesmo nesse caso, ainda depende
de dar algo aos outros, certo?

Dadashri: Nao ¢ uma questdo de dependéncia. Ao
fazer isso [dar aos outros], ele gradualmente compreendera
o que ¢ a felicidade interior. Quando a felicidade interior
seria realmente experimentada? Quando alguém esta
passando por muito sofrimento sozinho, ele acredita que
isso ¢ infelicidade; no entanto, em meio a esse sofrimento,
depois de algum tempo, surge dentro dele um sentimento de
felicidade. Entdo, as coisas voltam ao normal para ele. De
onde surgiu essa felicidade em meio ao sofrimento? Bem,

50



ele realmente ficou angustiado por uma hora, mas depois
de um tempo, ele nos diz: “Sim, agora ndo ha problema.
Agora vamos embora”. Essa felicidade veio de dentro, o Ser
interior esta ajudando-o. E por isso que as coisas voltam ao
normal para o pobre homem. As pessoas estdo, na verdade,
vivendo suas vidas através da felicidade que surge apenas
de dentro. No entanto, esse conceito ainda ndo fez parte
da experiéncia delas.

Agora nao quero mais nada na préxima vida

Eu disse: “Atma dharma (a religido do Ser) e as
circunstancias para isso, que apenas essas duas coisas sejam
alcancadas através do karma meritério”. E por isso que
tenho tudo isso. Enquanto vocé disse: “Quero isso, quero
dois ou trés filhos e uma filha. Depois quero casa-la e quero
me arrepender e...”

Interlocutor: Como somos culpados por isso? A culpa
¢ sua. Por que vocé ndo nos encontrou na vida passada?

Dadashri: “Quero um relégio e uma TV”. E vocé
foi em frente e até comprou uma TV!

Interlocutor: Sim, mas se vocé tivesse nos encontrado
na vida passada, ndo teria nenhuma dessas coisas.

Dadashri: Bem, ¢ claro que nos conhecemos na vida
passada, mas vocé ndo era do tipo que perguntaria [a mim
o que deveria carregar para a proxima vida]. Vocé ndo era
muito direto. E sem nos conhecermos na vida passada,
como voceé se tornaria meu parente paterno de sexta geracao
nesta vida? Somos considerados do mesmo sangue! Depois
de sete geracdes, ndo teriamos mais nada a ver um com
o outro. Mas, até a sétima geracdo, diz-se que existe uma
relacdo. Portanto, nds realmente nos conheciamos em uma
vida passada, mas voc€ nao gostou do que eu tinha a dizer.
Vocé disse: “Claro que quero filhos. Ignore-o, ele ¢ como
um asceta’.

51



Mas, no que diz respeito a isso, eu desenvolvi uma
aversdo desde muitas vidas passadas, e entdo essa era a
unica coisa que eu queria, € era assim que eu queria. Eu
ndo queria mais nada. E agora, no futuro, eu nem quero
mais isso. Nao haverd nada na proxima vida, nenhum
casaco ou algo parecido. Porque isso também vem com o
incomodo de ter que usar! Droga, o trabalho de passar, o
trabalho de lavar!

Interlocutor: Estaremos 14 para testemunhar isso, ndo
¢? Quando vocé nos encontrar novamente, aponte-se para
nds explicitamente: “Sou eu!”

Dadashri: Eu lhe disse tudo, mas vocé ndo permanece
direto, nao é?

Interlocutor: Diga-nos novamente na proxima vida,
quando nos encontrarmos.

Dadashri: Muito inteligente! Veja que tipo de pergunta
ele estd fazendo, do tipo que revela tudo.

“Eu nao quero nada”, é assim que vocé tera tudo

Agora, voce estd livre para gastar [seu karma meritorio]
no que quiser. Entdo, agora, mesmo quando preencher seu
“pedido”, preencha-o corretamente, ok? Vocé€ tem mais duas
vidas. No entanto, se vocé quiser pedir carros, peca carros.
Ou peca um bangalo, se vocé€ quiser um bangal6. Tudo sera
deduzido do seu... De onde sera deduzido? Desta “riqueza”
[karma meritorio] que vocé acumulou. Serd gasto do seu
proprio “saldo”. E se vocé disser: “Senhor, eu ndo quero
nada”. Entdo, assim como vocé naturalmente adquirird um
corpo, voce também naturalmente adquirird comida. Portanto,
nem um Unico “centavo” serd gasto da sua “riqueza”.

Interlocutor: Mas Dada, como isso pode acontecer?
Antes de vocé nos dar a consciéncia desperta de “Eu sou
Alma pura”, nos certamente pediamos coisas, como “isso

52



deveria acontecer e aquilo deveria acontecer”. Obviamente,
ninguém teria alimentado a intencdo (bhaavna) de que “eu
nao quero nada”. Ndo ¢ possivel que uma pessoa nao tenha
pedido nada, €?

Dadashri: Nao, ndo ¢ que vocé tenha que pedir
categoricamente, vocé receberd automaticamente tudo com
base no que for seu projeto (aashay) interior; ndo ¢ como
se vocé recebesse o que pede agora. Agora, ¢ claro, Vocé
dird: “Além da Alma pura, ndo quero nada”. Mas ¢ claro
que existe um projeto interior. Ele estd presente no projeto
tracado pelo intelecto. Portanto, ndo ha problema se o projeto
tracado pelo intelecto for: “Vou receber um corpo, com
todos os membros e 6rgdos, entdo estou bem com o que
quer que seja”. Vocé vai adquirir tudo o que for adequado
para o corpo. Na verdade, isso sera gratuito.

Eu tinha um sistema diferente de resgatar meu karma
de mérito

No projeto elaborado pelo meu intelecto, eu nado
trouxe nada além de vitaraagta (um estado absolutamente
livre de apego e aversdo). Nao trouxe um bangald, um
carro, um cavalo, um radio, um reldégio ou qualquer
coisa do tipo [no meu projeto]. E, no entanto, recebo um
carro. Eu sabia muito bem que a vida terrena e as coisas
materialistas, carros, cavalos e todo esse esplendor sdo, na
verdade, subprodutos do dharma (religido; acdo correta);
além disso, eles sido [alcangaveis] sem custo. E por isso
que, desde muitas vidas, tenho trazido apenas o dharma
no projeto tragcado pelo meu intelecto.

Eu trouxe karma de mérito assim como todas essas
pessoas, mas deve ser meu karma de mérito que mantive
um sistema diferente de resgata-lo.

Interlocutor: Entdo isso significa que tudo se baseia
no karma de demérito e no karma de mérito, certo?

53



Dadashri: Sim, porém, somente se estiver na intengao
de uma pessoa € que essa coisa vira a ela. Se ndo estiver
na sua inteng@o, entdo essa coisa nao vird a ela. Olhe para
mim, nada jamais veio a mim, ndo €?

Interlocutor: Sim.

Dadashri: Entdo, tudo o que eu trouxe comigo foi
punyanubandhi punya (efeito karmico do karma de mérito
nesta vida, que vincula karma de mérito para a proxima
vida). Eu nunca usei um relogio de pulso. Encontre-me um
homem que ndo use reloégio de pulso hoje em dia...

Interlocutor: Sim, isso ¢ dificil, Dada.

Dadashri: Esse seria o caso dos povos tribais [que
vivem na selva] e, em segundo lugar, do Dada. Apenas
esses dois. Os povos tribais podem ter medo quando se
trata dessas coisas e, quanto a mim, ndo tem utilidade para
mim, mesmo que vocé me dé. Centenas de milhares de
rupias vieram e se foram, mas eu nao tive um relogio ou
um radio, nada mesmo. Veja como esse karma de mérito €
maravilhoso! Amigos vém e deixam coisas, dizendo: “Vocé
ndo precisa gastar, aqui, pegue”. Eles acham que eu nao
compro essas coisas porque isso me custaria dinheiro. Entao,
eles compram coisas para mim e, quando outra pessoa vem
me visitar, eu digo: “Fique com isso, querido”.

E ndo comprei nada para a casa desde 1936. Nao
a mobiliei com mais nada. Um armario, uma cama, duas
cadeiras e uma pequena mesa, era tudo o que eu tinha na
casa, nao comprei mais nada, tudo continua igual. Sempre
que meus amigos vinham me visitar, eles notavam isso.
Mas eu sé estava interessado nisso [espiritualidade]. Nao
tinha interesse em mais nada, ndo é?

Tenho uma “base” muito forte, entdo estd tudo bem
mesmo que eu nao tenha nada. Nao comprei nada nem

54



para minha casa. Nao mobiliei a casa. Acreditava que havia
felicidade em ser independente. Entdo, certifiquei-me de que
nao houvesse nada que pudesse me tornar dependente disso.
Todas essas coisas ndo passam de emaranhados. Isso pode
ser considerado felicidade? Mas vocé nao tem escolha, para
onde iria? Se vocé nao aproveita essa felicidade, mesmo
assim, para onde vocé iria? Entdo vocé tem que sofrer a
infelicidade, assim como se entregar a felicidade. Tudo isso
esta inscrito pelo karma, nao €? Essas sao contas karmicas,
ndo sdo? Somente depois de alcancar Gnan (Conhecimento
do Ser alcancado através da Autorrealizacdo) ¢ que a
[definicdo de] felicidade e infelicidade que vocé tem sera
revertida.

Depois de alcancar o caminho Akram, o karma de mérito
¢ bem utilizado

Tal caminho surge para aqueles que tém punyanubandhi
punya! E assim, é porque o karma meritério da pessoa se
desdobrou que ela ¢ capaz de obter comida e bebida, tudo
no luxo de sua casa! E por isso que ela é capaz de assistir
TV. Caso contrario, se ndo houvesse garantia de conseguir
comida e agua, ela estaria trabalhando duro o dia inteiro ou
assistindo TV? Entdo, na verdade, as pessoas estdo usando
mal seu karma de mérito.

O karma de mérito deve ser bem utilizado de forma
que o tempo seja gasto para o Ser. No entanto, ndo insisto
que vocé nao deve assistir TV de forma alguma, vocé pode
assistir por um curto periodo, mas deve retirar toda a crenca
de prazer disso, que “¢ errado assistir isso”.

Entdo, depois de conhecer este Akram Vignan (a Ciéncia
espiritual do caminho sem etapas para a Autorrealizagao),
a pessoa nao perdera seu tempo. Ela passard seu tempo
em atividades significativas. Vocé deve utilizar seu tempo
adequadamente. Como vocé pode desperdicar nem que seja

55



um minuto? Eu prevaleco em upayog (consciéncia aplicada
como o Ser), constantemente. Esta ¢ uma forma de vida
como ser humano; que encarnago ¢é essa? E a de um corpo
humano. E ainda assim vocé encontra tempo para ouvir
radio? Eu nunca encontrei tempo para isso. Porque sou um
homem que ndo permite que nem mesmo um minuto seja
desperdigado na dire¢ao errada. Eu prevalego em upayog!
[Antes do Gnan] Seja qualquer tipo de consciéncia aplicada;
costumava haver consciéncia aplicada no relativo, mas
certamente ndo era assim! Nao havia infantilidade como
essa. Como vocé pode fazer uma coisa dessas?

Manoranjan ou Atmaranjan?

Existem dois tipos de prazeres (ramjan): Um ¢
manoranjan (o prazer da mente; aquilo que entretém a
mente) € o outro é Atmaranjan (a bem-aventuranca do
Ser). A inquietacdo e a agitacdo ndo desaparecem com
manoranjan; permanece alguma inquietacdo e agitacgao.
Assim como quando um peixe estd fora da adgua, ele fica se
debatendo e se contorcendo, da mesma forma todos os seres
vivos ficam se debatendo e se contorcendo durante todo o
dia. At¢é mesmo uma crian¢a pequena fica se contorcendo
e se debatendo.

O mundo ndo experimentou Atmaranjan de forma
alguma. Tudo o que experimentaram foi manoranjan. Para
onde quer que vocé olhe, hd manoranjan e nada mais
que manoranjan! Existem dois tipos de manoranjan. O
primeiro tipo ¢ aquele que leva uma pessoa a uma forma
de vida inferior. Coisas como assistir filmes e coisas do
género, que inculcam valores ruins. E o segundo tipo de
manoranjan inculca bons valores, que incluem discussdes
sobre religido ou meditacdo, que levam a uma forma de
vida um pouco mais elevada, que inculcam bons valores,
mas ainda assim sdo considerados manoranjan. Com
manoranjan, a mente fica satisfeita, mas a paz interior nunca

56



pode ser alcancada, Atmaranjan nunca pode ser alcancado.
Enquanto Atmaranjan ndo for alcancado, a inquietacdo e a
agitacdo ndo desaparecerdo. E devido a agitagdo que toda
essa infelicidade surge, e essa infelicidade chega ao fim
com o niraakulta (um estado de bem-aventuranca livre de
inquietagdo e agitacdo alcangado apds a Autorrealizagdo)
adquirido através do Gnani. A vida terrena significa agitag¢ao
e inquietagdo. E realmente uma maravilha como as pessoas
gostam disso!

Aqui [no caminho Akram], o Ser original ¢
experienciado, portanto, ha Afmaranjan. Em todos os outros
lugares hd manoranjan; onde quer que se va, experimenta-
se manoranjan. O que significa manoranjan? A pessoa fica
muito feliz e euférica. Ela borbulha de excitagdo, assim
como as bolhas da 4gua fervente. E quando a pessoa
esfria, ela volta para onde estava antes. Enquanto que aqui
[no caminho Akram] tudo muda. Ha uma transformacgao
completa! Transforma completamente uma pessoa!

Jai Sat Chit Anand

(Consciéncia do Eterno é Bem-Aventuranca)

57



NAV KALAMO
Nove Profundas Intencoes Interiores

(Para serem recitadas trés vezes ao dia, com devogdo.)

(Pega por isso a “Dada Bhagwan” [o Senhor no seu interior].
Isso ndo é algo para ser recitado mecanicamente a cada dia.
Sdo intengoes que devem permanecer em seu corag¢do. Devem
ser nutridas diariamente, com a consciéncia aplicada. A esséncia
de todas as escrituras estd incluida neste texto.)

1. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para
ndo ferir, ndo levar alguém a ferir, nem instigar alguém a
ferir o ego de qualquer ser vivo, nem mesmo no menor grau.

Conceda-me energia absoluta para nao ferir, nem mesmo no
menor grau, o ego de qualquer ser vivo e conduzir meus
pensamentos, palavras e agdes de uma maneira que sejam
aceitos por todos.

2. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para
ndo ferir, nem fazer com que alguém fira, nem instigar
alguém a ferir as bases de qualquer religido, nem mesmo
no menor grau.

Conceda-me energia absoluta para nao ferir, nem mesmo
no menor grau, as bases de qualquer religido, e conduzir
meus pensamentos, palavras e acdes de uma maneira que
sejam aceitos por todos.

3. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para
ndo criticar, ofender ou desrespeitar qualquer pregador,
monge, freira ou chefe religioso.

4. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para
ndo antipatizar, nem levar alguém a antipatizar, nem instigar
alguém a antipatizar ou ter desprezo por qualquer ser vivo,
nem mesmo No menor grau.

5. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para
nao falar, ndo levar alguém a falar, nem instigar alguém a



falar qualquer palavra aspera ou prejudicial a qualquer ser
Vivo, nem mesmo no menor grau.

Se alguém falar em linguagem aspera ou prejudicial,
conceda-me energia para falar gentil e suavemente em
resposta.

6. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para
ndo ter, nem levar alguém a ter, nem instigar alguém a
ter, nem mesmo No menor grau, quaisquer erros sexuais,
desejos, gestos ou erros relacionados a pensamentos sexuais
em relagdo a qualquer ser vivo, seja ele homem, mulher ou
de orientagdo bissexual.

Conceda-me energia absoluta para estar continuamente livre
de todos os impulsos sexuais.

7. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia para ndo ter
tentacdo excessiva por nenhum tipo especifico de sabor.

Conceda-me energia absoluta para fazer refeigcdes com
equilibrio de todos os sabores.

8. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para
nao criticar, ndo fazer com que alguém critique, nem instigar
alguém a criticar, ofender ou desrespeitar qualquer ser, esteja
ele presente ou ausente, vivo ou morto.

9. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para
tornar-me um instrumento para a salvagdo do mundo.

(Para maiores esclarecimentos, leia o livro “A Esséncia de
Todas as Religioes”, de Dadashri.)

O % o% % o
0.0 0’0 0.0 0’0 0’0



PN B D=

Ne)

10.
I1.
12.
13.

LIVROS DE DADASHRI EM PORTUGES

A Ciéncia do Karma

A Esséncia de todas as
Religides

A Pratica de Humanidade
A Responsabilidade ¢ de
Quem Sofre

A Visao Impecavel
Adapte-se a tudo

Amor Puro
Autobiografia do Gnani
Purush A. M. Patel
Autorrealizagdo

Ciéncia da Fala
Diferen¢a de Geragao
Dinheiro

Evite Confrontos

14.
15.
16.
17.
18.
19.
20.

Harmonia no Casamento
Morte

Nao-Violéncia

Nobre Uso do Dinheiro

O Atual Tirthankara Vivo
O Guru e o Discipulo

O Que Quer Que Aconteca
¢ Justica

. O significado oculto de

verdade e inverdade

. Onde Deus Mora (infantil)
. Pratikraman

. Preocupagdes

. Quem sou Eu?

. Raiva

. Trimantra

LIVROS DE DADA BHAGWAN, DO AKRAM VIGNAN EM INGLES

e A il

_—

—_——
W N

—_
N

15.

16.
17.
18.
19.
20.
21.
22.

Adjust Everywhere
Anger

Aptavani - 1
Aptavani - 2
Aptavani - 4
Aptavani - 5
Aptavani - 6
Aptavani - 8
Aptavani - 9

Aptavani - 14 Part 1 & Part 2

Autobiography of Gnani
Purush A.M.Patel

. Avoid Clashes
. Brahmacharya Attained

Through Understanding
Volume Two

. Brahmacharya: Celibacy

Attained With Understanding

Death: Before, During and
After...

Flawless Vision
Generation Gap
Harmony in Marriage
Life Without Conflict
Money

Noble Use of Money
Non-Violence

23.

24.
25.

26.
27.
28.

29.

30.
31.
32.
33.

34.

35.
36.
37.

38.
39.

Pratikraman: The Master Key
That Resolves All Conflicts
(Abridged & Big Volume)
Pure Love

Right Understanding to Help
Others

Science of Karma

Science of Speech

Simple and Effective Science
for Self-Realization

The Current Living
Tirthankara Shree Simandhar
Swami

The Essence of All Religion
The Fault Is of the Sufferer
The Guru and the Disciple

The Hidden Meaning of
Truth and Untruth

The Path to Breaking Free
From Addiction

The Practice of Humanity
Trimantra

Whatever Has Happened Is
Justice

Who Am 1?
Worries

A revista Dadavani é publicada mensalmente em inglés.



Fique de olho na“balan¢a” da felicidade
interior e da felicidade exterior

O e disse o Senhor? Figue de olho ne “balanca” da felickdads
intenior & da febadade exiercd, Se a sua felicdade inlenior diminel ¢ &
felickdade adonkor aumenta, aiba que vood ostd condonacs. Lim poucd da
i & Bxaio nid “halanda” & aostivel, mas o “prate da balanca” da felickdads
indodkor subiu comploladmento, ontho o gue ord do vood? Ag fontes da
felickdade adenor avmentasam. Um empresdng pode ler comprado um
apartamonto no valor ¢b quatro milhles co ripias, digamoes, ok borm uma
quantidads abundante de comeda e babidn para desfrutar, sl lem caas &
i i frotas, mos de b desarmeobndo hipedensie o Wi ko um
Maque cardines, @ b SLposh Denia dubeles Ouande Vool enlra no
apartamenio dete, vood sesenle coms 5o bvesse onbrado emum cremaldoic
Ics a0 GUAndo COMMRrRrsse oo i, obe Balaria om pung ¢goismo. E pela
expiessbo oM Seu (oslo, pareoein que ol havia esquesso d8 como SeiTiE,
s Gipo di prosante & felicidade oxtorma & 05531 A paZ Interior Mva 50
conlenlamento, RqUARLS & BAT SxTernd MITenta i Ganknch A BAT Rdenor
o pode durar onde o inlelecio egolsla esld em agio.

= Dadashri

L




