


O equilíbrio entre a 
felicidade externa e 

interna

DADAVANI

Material de estudo para Mahatmas



Editor: 	 Mr. Ajit C. Patel
	 Dada Bhagwan Vignan Foundation
	 1, Varun Apartment, 37, Shrimali Society, 
	 Opp. Navrangpura Police Station, 
	 Navrangpura, Ahmedabad: 380009.
	 Gujarat, India.
	 Tel.: +91 79 35002100, +91 9328661166-77

                   

	
©: 	 Dada Bhagwan Foundation, 
	 5, Mamta Park Society, B/h. Navgujarat College, 
	 Usmanpura, Ahmedabad-380014. Gujarat, India
	 Email:  info@dadabhagwan.org
	 Tel. : +91 9328661166-77

Nenhuma parte deste livro pode ser compartilhada, copiada, traduzida ou 
reproduzida de qualquer forma (inclusive armazenamento eletrônico ou 
gravação de áudio), sem a permissão por escrito do detentor dos direitos 
autorais. Esta publicação é licenciada somente para seu uso pessoal.

	  Versão Web Novembro 2025

Preço: 	 Humildade absoluta e a intenção de que “Eu não 

sei de nada”!

Nota: O assunto nesta Dadavani é uma tradução para o português de uma 
compilação editada do discurso repleto de conhecimento do Gnani Purush 
Dada Bhagwan.

Para mais informações, envie um e-mail para: info@br.dadabhagwan.org.



Trimantra

Os Três Mantras que destroem todos os obstáculos da vida
(Recite este mantra cinco vezes todas as manhãs e noites.)

Namo Vitaraagaya
Eu me curvo Àqueles que estão absolutamente livres de todo apego 

e aversão
Namo Arihantanam

Eu me curvo aos Seres vivos que aniquilaram todos os inimigos 
internos da raiva, orgulho, manipulação e ganância

Namo Siddhanam
Eu me curvo Àqueles que atingiram o estado de libertação total e 

definitiva
Namo Aayariyanam

Eu me curvo aos mestres Autorrealizados que transmitem o 
Conhecimento do Ser a outros

Namo Uvazzayanam
Eu me curvo Àqueles que receberam o Conhecimento do Ser e 

estão ajudando outros a alcançar o mesmo estado
Namo Loye Savva Sahunam

Eu me curvo Àqueles que receberam o Conhecimento do Ser, 
estejam eles onde estiverem
Eso Pancha Namukkaro

Estas cinco saudações
Savva Pavappanasano

Destroem todo o karma de demérito
Mangalanam cha Savvesim

De tudo que é auspicioso
Padhamam Havai Mangalam

Este é o mais elevado
Om Namo Bhagavate Vasudevaya

Eu me curvo Àqueles que alcançaram o Ser absoluto na forma 
humana

Om Namah Shivaya
Eu me curvo a todos os seres humanos que se tornaram instrumentos

para a salvação do mundo

Jai Sat Chit Anand
Consciência do Eterno é Bem-Aventurança

(O livro “Trimantra” de Dadashri, contém uma explicação mais detalhada.)



||1||

||2|| 

||3||



EDITORIAL
Hoje, no século XXI, a humanidade atingiu o auge do 

desenvolvimento da ciência Terrena, onde pessoas em todo 
o mundo estão imersas nos prazeres derivados da tecnologia 
e dos aparelhos da era digital. Assim como toda moeda tem 
dois lados, o uso proporcional da tecnologia do mundo é 
um lado positivo, mas, ao mesmo tempo, por outro lado, 
a ciência do mundo atual está ficando desequilibrada. Ao 
exceder os limites da normalidade, ela está se transformando 
em veneno. Hoje, devido a essa ciência do mundo, a 
felicidade externa tornou-se ilimitada, enquanto que, por 
outro lado, a felicidade interna secou!

Na era atual, para onde quer que se olhe no mundo, 
a inquietação aumentou na busca pela felicidade, porque 
acredita-se que a felicidade está nas conveniências externas. 
Por exemplo, acredita-se que a felicidade está na TV, no 
telefone, nos bangalôs, nos carros, então quando alguém 
encontrará a paz interior? Observando os outros, as pessoas 
entram em competição e imitam umas às outras. Quando a 
felicidade externa não é obtida, há uma falha na penitência 
interior e, portanto, elas permanecem absortas na queimação 
interior da infelicidade imaginária. E para acalmar isso, elas 
mais uma vez aplicam a sujeira do manoranjan (o prazer 
da mente; aquilo que entretém a mente). O Senhor disse 
que se a felicidade interior diminuir e a infelicidade externa 
aumentar, então saiba que você está condenado.

Por meio de entretenimentos, como jogar cartas, assistir 
TV e usar telefones celulares, todos os quais inculcam 
maus valores, Gnan (Conhecimento do Ser) fica velado. 
Para aqueles que não têm pressa em alcançar moksha 
(libertação), que ainda querem passar por mais cinquenta 
a cem vidas, não há problema em se entregarem à TV e 
aos telefones celulares. O que significa manoranjan? Lá, a 
pessoa fica feliz e eufórica, borbulha de entusiasmo, assim 
como as bolhas na água fervente, e quando se acalma, fica 
exatamente como era antes.

Na vida, um ser humano deve saber a linha divisória 
entre o que é necessário e o que é desnecessário para si 



mesmo. Para este corpo, principalmente ar, água, comida, 
roupa, abrigo e um emprego ou um negócio são tudo o 
que é necessário. No entanto, o mundo inteiro está afogado 
no oceano da aquisição desnecessária. O absolutamente 
reverenciado Dadashri diz: “Durante toda a minha vida, 
mesmo com centenas de milhares de rúpias em mãos, 
nunca comprei um carro, relógio, rádio, TV ou telefone. 
As despesas devem ser feitas com coisas necessárias; não 
fiz despesas desnecessárias. Não há nada que tenha ficado 
comigo. Experimentei minha completa independência e, 
depois disso, alcancei o Gnan”.

Aqui, há Autorrealização, que é a coisa Real, então 
há Atmaranjan (a bem-aventurança do Ser); é aí que o 
contentamento (trupti) entra em experiência. Para esses 
afortunados com punyanubandhi punya (efeito kármico do 
karma meritório nesta vida, que vincula karma meritório para 
a próxima vida), que embarcaram em tal caminho Akram (o 
caminho sem etapas para a Autorrealização), como pode se 
desperdiçar nem que seja um minuto? Este karma meritório 
entrou em vigor, por isso não deve ser mal utilizado agora. 
Este karma meritório deve ser usado adequadamente apenas 
para a libertação do Ser. Nesta vida, vamos nos engajar 
no Purusharth (esforço espiritual Real) de seguir as cinco 
Agnas (cinco princípios que preservam a consciência como 
o Ser em Akram Vignan), a fim de alcançar Atmaranjan e 
permanecer constantemente na consciência aplicada como 
o Ser; essa é a oração ardente.

Jai Sat Chit Anand



Nota Especial ao Leitor
Dadashri deu explicações detalhadas para esta Ciência 

na língua Gujarati e Ele exortou aqueles que querem entender 
sua profundidade, a aprender Gujarati. Ao ler estas traduções, 
se você sente que há algum tipo de contradição, então é o 
erro dos tradutores e a compreensão do assunto deve ser 
esclarecida com o Gnani vivo.

O termo Alma pura é usado pelo Gnani Purush para 
o Ser desperto, depois do Gnan Vidhi. A palavra Ser, com 
um “S” maiúsculo, refere-se ao Ser desperto que é separado 
do ser terreno, que é escrito com um “s” minúsculo. Da 
mesma forma, o uso de Você ou Seu no meio de uma frase, 
com uma primeira letra maiúscula, ou “Você”, “Seu” em 
citações simples no início da frase, refere-se ao estado do Ser 
desperto ou Pragnya. Onde quer que o nome “Chandubhai” 
seja usado, o leitor deve substituir seu nome e ler o assunto 
de acordo.

Observe também que o conteúdo entre parênteses  é 
a tradução da(s) palavra(s) que precede(m) os parênteses. 
Enquanto o conteúdo entre colchetes visa proporcionar maior 
clareza do assunto que precede os parênteses, que não está 
presente no Gujarati original.

Onde quer que Dadashri use o termo “nós” ou “nosso”, 
Ele está se referindo a Ele mesmo, o Gnani Purush. O 
pronome masculino de terceira pessoa “ele” e, da mesma 
forma, o pronome objeto “dele” têm sido usados em grande 
parte durante toda a tradução. É desnecessário dizer que 
“ele” inclui “ela” e “ele”. 

Para referência, um glossário de todas as palavras de 
Gujarati está disponível em: http://www.dadabhagwan.org/
books-media/glossary/.





7

DADAVANI

O equilíbrio entre a felicidade externa e 
interna

Assistir TV é como acalmar o fogo interior com lama 
fétida

Dadashri: Há satsang (discurso espiritual) aos 
domingos, bem perto de onde você mora, então por que 
você não participa?

Interlocutor: Aos domingos, há TV para assistir, não 
é, Dada!

Dadashri: Por que você deveria ter algo a ver com a 
TV? Você acabou usando óculos e ainda assiste TV? Nosso 
país é tal que você não precisa assistir TV, não precisa 
assistir peças, tudo acontece bem aqui, nas ruas, não é?

Interlocutor: Uma vez que entrarmos nessa linha, 
isso [assistir TV] vai parar, não é?

Dadashri: Isso é exatamente o que o Senhor Krishna 
afirmou no Gita [o Bhagavad Gita], que os seres humanos 
estão desperdiçando seu tempo sem sentido. Ir trabalhar 
para ganhar a vida não é algo que possa ser considerado 
sem sentido. Enquanto não se alcançar o drashti (a crença 
correta de que “Eu sou Alma pura”), essa crença de que não 



8

há nada de errado em perder tempo assistindo TV e filmes 
provavelmente não desaparecerá, não é mesmo?

Quando uma pessoa passaria um lodo fétido por todo 
o corpo? Quando ela tem uma intensa queimação interior. 
Da mesma forma, assistir TV e filmes, tudo isso pode ser 
considerado lama fétida. Não há nada de substancial que 
venha disso. Não tenho problema com pessoas que assistem 
TV; há liberdade para assistir a tudo. Mas digamos que, por 
um lado, haja programas de TV para assistir às cinco e dez 
e, por outro lado, haja satsang às cinco e dez, então o que 
você preferiria? Se você tem um exame às onze horas e 
também tem que ir comer às onze horas, o que você faria? 
Você deve ter esse tipo de entendimento.

Interlocutor: Elas [as crianças] simplesmente não 
vão para a cama, porque ficam assistindo TV até tarde da 
noite, não é?

Dadashri: Mas foi você quem comprou a TV e é por 
isso que elas assistem, não é? Na verdade, você permitiu que 
as crianças se tornassem mimadas! Na verdade, vocês, como 
pais, mimaram as crianças e, para completar, compraram 
uma TV para elas! Esse problema não existia, então, na 
verdade, vocês criaram esse problema!

Interlocutor: Sim, para viver neste mundo, temos 
que fazer como o mundo faz. Caso contrário, as pessoas 
dirão: “Você não tem noção”.

Dadashri: Para viver neste mundo, só são necessários 
comida, ar para respirar, roupas e este abrigo. As outras 
coisas não são uma necessidade. Um banheiro é uma 
necessidade muito importante. Se não houvesse banheiro, 
você perceberia [sua necessidade]. Suponha que o governo 
aprovasse uma lei que, por quinze dias, ninguém pudesse 
usar o banheiro. As pessoas diriam ao governo: “Pagaremos 
todos os impostos que você nos impuser, mas nos deixe 



9

usar o banheiro”. Ora, isso é algo tão importante, mas as 
pessoas não dão valor a isso. Qual seria a situação das 
pessoas se o governo proibisse o uso do banheiro?

Interlocutor: Seria uma situação muito ruim.

Dadashri: Pelo contrário, devemos ser gratos ao 
governo por nos permitir usar o banheiro; é uma coisa 
muito boa!

Entreter a mente usando um rádio é tolice

Um amigo nosso comprou um rádio. Ele me disse: 
“Vou comprar dois rádios”. Eu respondi: “Não compre um 
rádio para mim”. [Eu disse a ele:] “Ei, você é um ser humano 
e está ansioso por um rádio? Há alguma falta de ‘rádios’ 
por aí? Já há tanta agitação e barulho ao nosso redor! Em 
toda essa agitação, não temos nenhum descanso, não há paz 
nem por um momento, e [você quer trazer] esse barulho 
adicional?” Aquele rádio nem passou pela minha cabeça 
desde então, a ideia de comprar um nunca me ocorreu. Até 
hoje, nunca comprei nada parecido.

Se alguma coisa nova fosse trazida para casa, Hirabaa 
[esposa de Dadashri] dizia: “Agora, onde vamos colocar 
essa coisa nova? Por que você está aumentando meus 
problemas?” Então, Hirabaa e eu éramos da mesma opinião, 
e nosso “carro” funcionava muito bem. Não tínhamos 
nenhum outro problema!

Meus amigos diziam: “Compre um rádio”. [Eu 
pensava:] “Homem, aquele barulho irritante, o rádio é tal 
que é capaz de estourar os ouvidos!” E as pessoas que falam 
no rádio não dizem nada certificado [confiável]. O que há 
de interessante para ouvir no rádio? Ei, por que alguém 
precisa de um rádio? Por que as pessoas querem ter rádios?

Interlocutor: Para prazer mental.



10

Dadashri: Para manter a mente entretida. Mas minha 
mente está constantemente em bem-aventurança infinita, 
então por que eu precisaria entretê-la? Para mim, parece 
que um brinquedo como esse caiu nas mãos dessas pessoas 
tolas! Já existe tanta tolice e, ainda por cima, brinquedos 
como esse foram colocados nas mãos delas! É como dar 
um chocalho para um macaco, é assim que tudo isso é. Eu 
não toco em nada disso. 

Esses rádios tornaram as pessoas tolas

Se eu fosse ouvir rádio, o que aconteceria com meu 
tempo? A gente fica cansado de ouvir o que outra pessoa 
tem a dizer, então por que precisar de um rádio? Eu não 
tenho nada disso. Isso tudo é loucura.

Interlocutor: Dada, nós queremos todas essas coisas, 
enquanto você não as queria, qual é a razão para isso?

Dadashri: Bem, isso é porque vocês estão fazendo 
o que aprenderam com outras pessoas. Eu não aprendi 
observando o que os outros fazem. Eu não gastei nem um 
único pai [menor denominação da moeda indiana, atualmente 
obsoleta] em toda a minha vida. Quanto a relógios, nunca 
usei um, nem mesmo por um único dia. Eu nem sequer vi 
um rádio, muito menos ouvi um. Esse negócio de enganar 
as pessoas, eu entendo instantaneamente que esses rádios 
estão enganando as pessoas. Não gosto de todos esses 
“rádios” [pessoas] que ficam “cantando” [tagarelando] 
incessantemente, e então alguém traz esse novo [verdadeiro] 
rádio que faz “bho bho” [e faz muito barulho]. Esses “rádios” 
nas ruas que ficam tocando alto, não gosto disso [barulho 
incessante]. Todas essas pessoas são realmente “rádios”, 
não são? Certas “rádios” são do tipo que vêm falar conosco 
sobre algo e, quando dizemos: “Entendi tudo, agora pare 
de falar!”, elas respondem: “Mas você precisa me ouvir até 



11

o fim!” [É quando eu penso:] “Ei, pelo menos o rádio [de 
verdade] pode ser desligado, mas você não para mesmo 
depois de ser avisado!”

Com todos esses “rádios”, pelo contrário, parece que 
os ouvidos vão estourar! Todos esses “rádios” estão por 
aí no mercado; você já viu os “rádios” andando pela rua? 
Você já viu ou não? E quando não há mais ninguém por 
perto [para fazer barulho], esses burros começam a “tocar 
seus rádios” [zurrando], em pouco tempo. Esses orelhudos! 
Estamos no ramo de contratos [construção], então temos 
até quinhentos burros que transportam e despejam terra. 
Até eles “tocam seus rádios” imediatamente!

Dispositivos que causam dependência levam à regressão

Então, meu amigo me perguntou: “O que há de 
errado em ouvir rádio?” Ao que eu respondi: “Ei, os seres 
humanos deveriam ouvir rádio, algo que nem mesmo os 
animais querem ter?”

Interlocutor: Dada, você também possui a arte da 
atuação. Eu não tinha ideia de que, além de ter tattva Gnan 
(o Conhecimento dos elementos eternos), você também era 
um artista.

Dadashri: Sim, eu era realmente um grande artista. E 
era considerado um dos melhores! Eu tinha muito bodhakala 
(uso habilidoso do intelecto para resolver problemas 
terrenos). Gnankala (uso habilidoso do Conhecimento para 
progredir no caminho da libertação) veio mais tarde.

[As pessoas dizem:] “Vamos comprar um rádio, vamos 
comprar isto, comprar aquilo.” Ei, não há fim para estas 
dependências [que você já tem] e, além disso, você criou 
uma dependência disso [rádio]. Por que você continua se 
tornando dependente dessa forma, de maneira imprudente? 

Meu amigo me deu um rádio de graça, mas eu o passei 



12

adiante; eu o dei para outra pessoa. Eu teria algo a ver com 
um rádio?! Como um ser humano [verdadeiro] pode ouvir 
[algo como] um rádio?! É para aqueles que são inclinados 
aos prazeres dos cinco órgãos dos sentidos, [para lugares] 
onde há prazeres dos cinco órgãos dos sentidos; é para eles. 
Então, fora da Índia, as pessoas são inclinadas aos prazeres 
dos cinco órgãos dos sentidos, para elas, tudo bem.

Interlocutor: Sim.

Dadashri: Eles não estão presos ao kashay (raiva, 
orgulho, manipulação e ganância), enquanto essa população 
[da Índia] está presa ao kashay. Como pode ser adequado 
para essas pessoas [da Índia] ouvirem rádios e coisas do 
gênero?! Mas eles se infiltraram [no país], não foi? Veja 
só, essas pessoas introduziram esses “fantasmas” [rádios] 
através da propaganda. Não apenas o rádio, mas nenhuma 
outra coisa desse tipo jamais tomou posse de mim.

Como eu estava no ramo de contratos [construção], eu 
tinha condições de comprar um. Mas, muito pelo contrário, 
desde o início, eu pensei: “Que tipo de idiotas são essas 
pessoas que foram e encontraram uma coisa dessas?” Sempre 
me pareceu uma tolice. Como essas pessoas se tornaram 
tolas! Em vez de avançar [progredir], elas estão indo nessa 
direção [regredindo]. Esse tipo de invenção é adequado 
para o povo da Índia? Esse tipo de invenção traz regressão! 

Aqueles com desenvolvimento avançado não tocariam 
no rádio

Olhe para esses jovens, eles não estão segurando um 
rádio bem aqui, perto dos ouvidos?

Interlocutor: Sim, de fato.

Dadashri: Ele segura o rádio assim, liga e ouve, só 
isso, nada mais. Isso porque é algo completamente novo 
que entrou em efeito kármico para o pobre jovem. É um 



13

novo desenvolvimento. Se ele já tivesse desenvolvimento 
[espiritual], nunca teria colocado isso no ouvido.

Depois de ver uma vez, ele nunca mais tocaria no rádio. 
Uma coisa nova deve ser vista uma vez; não é algo para se 
experimentar o tempo todo. Aqueles que são desenvolvidos 
vieram [nesta vida] depois de já terem passado por essa 
experiência [em vidas passadas]. Mas todos esses jovens 
ficam sentados por aí com o rádio colado aqui [ao lado 
dos ouvidos], o dia inteiro. Por que você não gosta disso?

Interlocutor: Esse é exatamente o pensamento que 
está passando pela minha mente agora.

Dadashri: Isso é porque você já veio [nesta vida] 
desenvolvido.

Interlocutor: [para um mahatma]: Você gosta de ouvir 
rádio? Você não gosta nem um pouco disso?

Dadashri: Não, ele também não tocaria nele; nenhuma 
dessas pessoas [mahatmas] tocaria nele.

Interlocutor: Nesse caso, todos eles são considerados 
desenvolvidos!

Dadashri: Eles não tocariam nele; nenhum deles 
tocaria nele. Nenhuma das pessoas [mahatmas] aqui iria 
tocá-lo. Somente as pessoas novas e inexperientes é que 
continuariam a tocá-lo aqui, ao lado dos ouvidos. Alguém 
que tivesse nascido na forma humana pela primeira vez iria 
tocá-lo em seu ouvido. Por que uma pessoa que nasceu na 
forma de vida humana milhares de vezes ainda quer tocá-lo 
em seu ouvido? Você entende, não é? 

Passando o tempo ou desperdiçando a vida?

Como as pessoas encontram tempo para ouvir rádio? 
Nossa maquinaria interna deveria ser utilizada para realizar 
tanto “trabalho” e, ainda assim, como é possível gastar 
tempo ouvindo rádio?



14

Alguém de outro país distante fica falando sozinho 
[no rádio] de lá, e meus ouvidos ficam estourando só de 
ouvir isso [aqui]. De que adianta isso para nós? De que 
adianta saber que eles estão em guerra? Quando a Índia 
estiver em guerra, nós cuidaremos disso. Mas agora ele 
anda carregando pesos [de uma guerra estrangeira] na 
cabeça desnecessariamente! E então, o que ele vem me 
dizer: “Olha só, Dada, eles chegaram à lua!” E de que isso 
adianta para você? Ei, por que você está ficando animado 
com isso desnecessariamente? Se eles chegaram à lua ou 
não [o que isso tem a ver com você]! Esse é o estado de 
inconsciência do nosso povo. As pessoas desperdiçam todo 
o seu tempo inutilmente.

Neste país, a Índia, há até mesmo pessoas que 
passariam oito horas procurando as oito annas [meia rúpia] 
que perderam! Assim, todos utilizam seu tempo de acordo 
com sua própria compreensão. Este corpo humano foi obtido 
com grande dificuldade. Este corpo é extremamente valioso, 
mas, dependendo do nível de compreensão que uma pessoa 
tem, ela acaba usando-o de acordo com isso.

Não se usa este corpo de acordo com o nível de 
compreensão que se tem? O que quer que você esteja 
fazendo, não estou dizendo que é errado. Na verdade, não 
existe “errado” neste mundo. Mas seu tempo é desperdiçado 
com isso, não é? É uma perda de tempo. Nas raras ocasiões 
em que alguém alcança a forma de vida humana, mesmo 
isso lhe é tirado devido à falta de compreensão correta, e 
ele acaba se tornando um ser vivo de quatro, seis ou oito 
patas. Ele continua vagando [de uma forma de vida para 
outra], e todo o seu tempo é desperdiçado, é esbanjado. 

O rádio e a TV, é tudo loucura!

Mesmo na infância, ao ver um rádio, eu pensava: “De 
onde veio toda essa loucura? O que há para ouvir nisso?” 



15

O que deve ser ouvido é quando nós, seres humanos vivos, 
falamos diretamente uns com os outros. Qual é o sentido 
de ouvir essa coisa morta [máquina]? Isso tudo é pura 
loucura. Tudo isso é uma “fábrica” para tornar as pessoas 
completamente tolas.

Interlocutor: Agora, eles trouxeram o aparelho de 
som. Essa pessoa diz: “Se eu ganhar um milhão de rúpias, 
vou comprar uma televisão para mim”.

Dadashri: Não há uma única coisa que tenha ficado 
comigo [que eu tenha permitido que se apegasse a mim]. 
Tudo isso são brincadeiras de macaco! Ei, eu sou um 
macaco? Você ouve essa coisa inanimada? A coisa inanimada 
fica zumbindo, e o pior é que esse mortal enfia os ouvidos 
ali e ouve atentamente! Seu mortal, isso será o seu fim! Você 
ouve rádio e assiste TV! Ei, o que você está assistindo que 
vale a pena estragar seus olhos desnecessariamente? Não é 
como se restasse alguma substância nesses humanos, não é?

Se você fizesse um cachorro sentar para assistir TV, 
ele sentaria? Ele realmente assistiria TV? Você entenderia 
mesmo se perguntasse a um cachorro! O que há para assistir 
nisso? Isso é considerado loucura. Mahendrabhai trouxe um 
[uma TV] para nossa casa, então uma vez ele me fez sentar 
por quinze minutos para assistir TV, mas não me agradou. 
Simplesmente não é agradável para mim, entende? Os olhos 
ficam completamente cansados.

Interlocutor: Dada, a pessoa tem que se adaptar, 
não é?

Dadashri: Não, claro que posso me adaptar, mas 
simplesmente não é agradável para mim, entende? Eu posso 
me adaptar; não sou contra. Ele diz: “Quero comprar uma”. 
Eu disse: “Vá comprar uma”. Eu não me oporia a isso. 
Compre, [traga para casa e] coloque-a e assista. Se ele 
perguntasse: “Qual é o mal nisso?”, então eu diria a ele. 



16

Caso contrário, de que adianta eu ficar reclamando disso 
de vez em quando? Cada um com sua própria ruína.

O que há para assistir em um filme? Tudo o que 
realmente vale a pena assistir está aqui, bem aqui. Tudo 
isso [a vida terrena] é justamente um filme, não é? Quando 
você vai ao mercado, não há nada além de pessoas indo e 
vindo; você pode ficar observando isso. Se você assistisse 
a isso [a vida real], sua visão até melhoraria. Você pode 
até acabar vendo alguém com um rosto bonito de vez em 
quando.

O apego ilusório à TV pode atrasar sua libertação em 
cinquenta a cem vidas

Interlocutor: Se assistirmos televisão por duas a três 
horas por dia, o que isso significa, Dada?

Dadashri: Essa televisão não deveria ser assistida de 
forma alguma. Quando você assiste televisão, pronto, seu 
upayog (consciência aplicada) fica fixo ali. Você não pode 
ter dois upayog simultaneamente. E nunca pode haver dois 
upayog enquanto assiste. Pode haver dois upayog enquanto 
ouve; você pode bloquear [mentalmente] [os sons que 
chegam] aos seus ouvidos. Na verdade, a televisão não 
deve ser assistida de forma alguma.

Interlocutor: E filmes indianos também não devem 
ser assistidos?

Dadashri: Você não deve assistir nada na TV. Assistir 
TV destrói o poder dos olhos. Os olhos são atraídos para 
ela e, para onde quer que os olhos sejam atraídos, todo 
o corpo é atraído para lá. Portanto, o upayog não pode 
permanecer em nenhum outro lugar [o que significa que 
não pode permanecer focado no Ser].

Se você não tem pressa em alcançar moksha 
(libertação), então não há problema em assistir TV; não 



17

há problema algum mesmo se você quiser ir para moksha 
depois de passar mais cinquenta ou cem vidas.

Interlocutor: Em relação a assistir TV e tudo isso, 
você disse para Ver e Conhecer, e que então isso se dissipará 
por si só. Então, essa é a abordagem correta ou é correto 
desistir disso?

Dadashri: A TV e coisas do gênero não têm lugar 
neste [caminho Akram]. Se as crianças estão assistindo 
TV, isso estraga a visão delas. E se Chandubhai assiste 
TV, então Você deve repreendê-lo um pouco. Repreender 
significa que Você deve dizer a ele: “Chandubhai, por que 
você está perdendo tempo assim?”

Interlocutor: Para o conhecimento das crianças, 
quando esses programas de TV sobre a vida selvagem, 
sobre a natureza ou as notícias passam...

Dadashri: Isso é bom. As crianças vão assistir; você 
pode até ligar a TV para elas, mas depois você deve se 
levantar e continuar com o seu trabalho. Você pode ligar a 
TV [colocar aquele programa] para elas.

Se não há pressa em alcançar moksha, então não há 
problema [em você se juntar às crianças para assistir TV]!

Interlocutor: Que tipo de karma é vinculado por 
jogar cartas, jogar rummy, assistir TV?

Dadashri: Mas é claro, é o karma que induz agnan 
(ignorância do Ser), que outro karma?! É darshan mohaniya 
(karma ilusório que induz crenças erradas).

Interlocutor: O karma darshan mohaniya fica 
vinculado, então os avaran (véus de ignorância) continuam 
se formando?

Dadashri: O Gnan (Conhecimento do Ser) fica velado; 



18

todo o Gnan desaparece e o darshan mohaniya assume o 
controle. É por causa disso que o mundo surgiu.

À medida que os tempos pioram, o dano acontece

Interlocutor: Então, você já foi ao cinema?

Dadashri: Quando eu tinha vinte anos, em 1928, fui 
ao cinema uma vez. Naquela época, havia filmes mudos; não 
havia filmes falados [filmes com trilha sonora]. Foi lá que 
surgiu esta pergunta dentro de mim: “Oh, meu Deus! Por 
causa desses filmes, o que será do nosso sanskaar (valores 
culturais e morais)? E em que estado essas pessoas vão 
acabar?” Eu tinha ido ao cinema algumas vezes, mas uma 
vez o pensamento passou pela minha mente: “Esses filmes 
vão degradar completamente o nosso sanskaar na Índia”.

No início, eu era contra os filmes, pensando que “O 
sanskaar entre as pessoas está sendo gradualmente corroído 
por esses filmes”. Havia até raiva em minha mente em 
relação aos filmes, pensando: “Este Kaliyug (a era atual 
de declínio espiritual) está avançando rapidamente; está se 
espalhando rapidamente através [da influência] de assistir 
filmes”. Então, os filmes começaram a se espalhar e sua 
popularidade cresceu entre as pessoas; foi quando percebi 
que o Kaliyug está avançando muito rapidamente. Se você 
mandar alguém comprar grão-de-bico à noite, às 2h da 
manhã, você não vai conseguir, vai?

Interlocutor: Você não vai conseguir às 2h da manhã; 
você pode conseguir até meia-noite.

Dadashri: Há grão-de-bico [em estoque], há até 
vendedores [de grão-de-bico], há tudo mesmo, mas a hora 
mudou. O que aconteceu? Se você for à loja do vendedor 
de grão-de-bico [às 2h da manhã] e gritar: “Ei, me dê grão-
de-bico”, ele dirá: “Venha de manhã, amigo, agora não é 
hora”. Da mesma forma, a era do ciclo do tempo muda, 



19

entende? Está chegando ao fim dos dois mil e quinhentos 
anos desde a passagem do corpo mortal do Senhor Mahavir 
(o vigésimo quarto Senhor Tirthankar da metade atual do 
ciclo do tempo), mas você ainda não encontrou um Gnani 
Purush. Você já encontrou algum? Isso é porque a era 
do ciclo do tempo já mudou. Mas o mundo não muda de 
repente. Após [a mudança no ciclo temporal], seus efeitos 
continuam a se manifestar. Agora, os efeitos adversos 
continuam a se manifestar.

Então, outro pensamento cruzou minha mente: “É 
isso [degradação] realmente o que vai acontecer com 
[o sanskaar da] Índia? Temos alguma solução para esse 
pensamento? Temos algum poder [para fazer algo a respeito 
da degradação]? Não temos nenhum poder, então esse 
pensamento não tem utilidade para nós. Se tivéssemos 
o poder de fazer algo, então esse pensamento seria útil. 
Qualquer pensamento que esteja além do nosso poder 
de fazer algo e, ainda assim, continuamos a remoê-lo 
mentalmente, isso é considerado egoísmo.”

Junto com isso, surgiu até mesmo este pensamento: 
“A mesma coisa que está despojando o país de seu sanskaar 
com tanta rapidez, mais tarde restaurará o sanskaar do país 
com a mesma rapidez. A circunstância que traz a degradação 
é a mesma circunstância que a restaurará. Portanto, a 
velocidade com que ela traz a degradação, ela restaurará 
com a mesma velocidade”. E é exatamente isso que vai 
acontecer, você vai ver!

Interlocutor: Então, esses meios são muito poderosos, 
eles podem restaurar [o sanskaar do país] com a mesma 
velocidade.

Dadashri: Eles podem restaurar [o sanskaar do 
país] com a mesma velocidade. Nesse sentido, nada é 



20

inerentemente prejudicial. O dano [ao sanskaar] ocorre 
quando chega a hora dele se manifestar.

Qualquer que tenha sido a intenção interior de alguém, 
é isso que se materializa externamente

Interlocutor: Dada, existe o gravador, a TV, os filmes; 
todas essas coisas se materializaram em nossas vidas, então 
que tipo de intenções internas (bhaav) devemos ter tido no 
passado [vida]?

Dadashri: Hmm. [Na vida passada,] Você tinha a 
intenção interior: “Eu quero estudar”, e é por isso que a 
faculdade e os livros se materializaram nesta vida para você. 

Interlocutor: Correto. Então, qual deve ter sido a 
intenção interior [na vida passada] para que todas essas 
coisas se materializassem [nesta vida]? Essas coisas, que são 
todas instrumentos de prazer e indulgência. Tudo o que se 
deve desfrutar (bhogavavu) nesta vida, se for resultado da 
intenção interior da vida passada, então, na vida anterior a 
esta, a TV, o rádio e o computador ainda não haviam sido 
inventados, então como é que eles estão sendo desfrutados 
nesta vida?

Dadashri: Não é assim que funciona. Existe a intenção 
na mente da pessoa, que “quero saber sobre todas essas 
coisas novas e inovadoras”, então ele procura por todas as 
coisas novas. É o resultado dessa intenção interior. Caso 
contrário, não haveria nenhuma noção de querer ter uma TV 
ou um rádio [naquela vida], não é mesmo? Mas [na vida 
passada, a intenção interior era]: “Qualquer coisa nova que 
surgir, eu quero saber”, então a inquietação (chanchalata) 
dos olhos, inquietação dos ouvidos e tudo isso se materializa 
nesta vida.

Interlocutor: Então, essas coisas se materializam 
devido à inquietação, mas qual era a intenção interior por 
trás disso?



21

Dadashri: A pessoa gosta de ver isso, gosta de ver 
aquilo, então todas as intenções interiores ficam “plantadas”, 
não é?

Interlocutor: [Você quer dizer] Intenções internas que 
surgem das experiências dos [cinco] órgãos dos sentidos?

Dadashri: Sim. Tudo isso se materializa [nesta 
vida] devido às intenções internas [da vida passada] que 
surgiram das experiências dos [cinco] órgãos dos sentidos. 
Que tipo de intenções internas? Por que essas coisas não 
se materializaram para mim? Desde a infância, nem mesmo 
um relógio de pulso se materializou para mim.

Comprar coisas desnecessárias é apego ilusório

Na verdade, tenho consciência constante nas interações 
terrenas! Nenhuma empresa de relógios ou rádios conseguiu 
tirar dinheiro de mim. Simplesmente nunca comprei e 
instalei essas coisas em casa. Portanto, ninguém tirou 
dinheiro de mim por essas coisas. Eu pensaria: “Qual é 
o sentido dessas coisas?” Elas não têm sentido. [Qual é o 
sentido de] Um relógio que me incomoda, só de olhar para 
ele causa um intenso mal-estar interior! Assim como uma 
criança muitas vezes sente um intenso mal-estar ao ver seu 
pai de repente. Se o pai entra inesperadamente e a criança 
não está estudando nada, ela deixa os livros de lado e se 
envolve em algum jogo, então a criança sente um intenso 
mal-estar só de olhar para o pai. Da mesma forma, sinto um 
intenso desconforto quando olho para um relógio. Droga, 
tire esse relógio [de perto de mim]! E esse rádio e coisas 
assim são pura loucura.

Interlocutor: Mas Dada, isso está em todas as casas, 
em todas as famílias.

Dadashri: Bem, isso não vem ao caso. É porque 
eles simplesmente não têm isso em sua compreensão; eles 



22

não têm nenhum senso, então o que pode ser feito nesse 
caso? Isso em si é chamado de moha (apego ilusório), 
não é? O que é considerado moha? Comprar coisas que 
não são necessárias e suportar a falta das coisas que são 
necessárias; isso é chamado de moha. Não há mais nada 
que eu considere necessário.

Interlocutor: Todos na casa querem acumular [coisas] 
devido ao seu parigrah (apego às coisas terrenas). Eu quero 
deixar ir, mas sou incapaz de fazê-lo.

Dadashri: Sim, você não gosta disso; isso é verdade. 
No entanto, não é como se fosse tão fácil abrir mão dessas 
posses, mesmo que você tentasse! É possível abrir mão delas 
tão facilmente? Quando você vai se livrar desse relógio de 
pulso? Eu nunca usei um relógio de pulso em toda a minha 
vida. Bem, imagine só isso! Quanto a este rádio, eu nem 
sequer ficaria perto dele. Este [tempo gasto ouvindo rádio] 
é apenas tempo perdido. Ele fica apenas zumbindo [fazendo 
aquele] “gud-gud-gud” [barulho]! Seu infeliz, o que há 
para ouvir nisso? Seu tempo está sendo desperdiçado. Mas 
para aqueles que não têm compreensão, tudo isso é útil. 
Para certas pessoas, não tem utilidade alguma. Para mim, 
nenhuma dessas coisas tem utilidade. Não há uma única 
coisa neste mundo pela qual moha tenha surgido em mim!

Se alguém abrisse uma loja nova e as pessoas ao redor 
fossem como eu, então, se a pessoa fizesse negócios lá, não 
daria certo. Ninguém seria visto [como cliente]. A loja do 
coitado simplesmente não funcionaria, não é mesmo? Se 
houvesse um bairro com pessoas como eu, e alguém abrisse 
uma loja nesse bairro, como ela funcionaria lá? Porque eu 
nunca comprei um relógio, nem nunca comprei um rádio. 
No máximo, talvez eu tenha comprado uma caneta em uma 
ocasião rara; caso contrário, eu escrevo com um lápis ou 
com aquele porta-caneta [com ponta e tinta].



23

Eu tinha dito explicitamente que não queria receber 
ligações à noite

Kanubhai me diz: “Vamos comprar um telefone”. Eu 
disse: “Nós dormimos tranquilamente. Alguém na casa pode 
ter dificuldade para dormir, e quando finalmente consegue, 
é quando o telefone toca! Por que iríamos querer esse tipo 
de incômodo?” Então ele diz: “Como você vai se virar sem 
telefone? Hoje em dia, ele se tornou parte das interações 
terrenas normais (vyavahaar), não é?” Então eu respondi: 
“Os vizinhos têm um, não têm? Já demos nosso endereço 
a eles [para mensagens].” Então, eles atendem o telefone 
que toca às três da manhã e me avisam pela manhã. E 
por isso, eu agradeço e expresso minha gratidão. E eu até 
retribuo o favor, porque o pobre coitado atende o telefone 
às três da manhã e me passa a mensagem pela manhã. Ele 
faz isso ou não?

Interlocutor: Sim, ele faz.

Dadashri: Ele até me dizia: “O telefone tocou às três 
da manhã! Ultimamente, não tenho conseguido dormir e, 
quando finalmente cochilava um pouco, era quando o telefone 
tocava”. Você é abençoado (!) Eu sempre soube disso.

No entanto, se em algum momento, sob certas 
circunstâncias, parecer necessário manter um telefone no 
trabalho, e se alguém mantiver um telefone, então não vou 
dizer “não” para a pessoa. E só porque eu digo “não” não 
é como se todos fossem se abster de manter um também.

Interlocutor: Isso está correto.

Dadashri: Então, se essas pessoas mantiveram um 
telefone no meu quarto, quem quer que seja que ligue para 
esse telefone, eu diria: “À noite, minha condição física não 
é muito boa, não é favorável para minha saúde, então, por 
favor, não liguem à noite, esse é o meu pedido”. Portanto, 



24

se você precisar ligar para alguma coisa à noite, deve decidir 
em sua mente: “Vou ligar pela manhã”. Mesmo que seja 
muito urgente, você deve decidir: “Vou ligar pela manhã”. 
Então, eu já havia dito explicitamente a todos que vêm até 
mim para não ligarem à noite.

Entenda que isso não é algo para se apegar

Eu disse: “Por que eu iria querer ser possuído por 
um telefone, que se agarra [como um fantasma]? Se eu 
fui ‘dormir’ em paz, então... Se houver necessidade [de 
um telefone], ele virá [para onde for necessário]; onde 
estamos [vivendo], não temos necessidade dele. Quem sentir 
necessidade dele, trará para cá. Se não houver necessidade, 
ele não virá. E nós não sentimos essa necessidade.” Todos 
aqueles oficiais dizem: “Você deveria comprar um telefone”. 
Eu respondi: “Todos aqueles oficiais têm carinho por ele, para 
aumentar seu prestígio. Eles são pessoas prestigiadas, com 
uma reputação a zelar, enquanto nós somos pessoas comuns, 
do tipo que dorme tranquilo!” Eu durmo tranquilamente a 
noite toda, por minha própria vontade. Nem mesmo um 
mosquito perturba [meu sono]. Então, quem iria querer ter 
um telefone? No momento em que o aparelho toca [com 
um toque], é um incômodo!

Quando o telefone toca, inevitavelmente perturba 
o sono. Eu disse a Kanubhai: “Não devemos ter esse 
incômodo”. Às vezes, se um percevejo, uma pulga ou um 
mosquito causam perturbação, isso é farajiyat (obrigatório, 
não por escolha); não é marajiyat (por escolha). Já este 
telefone é uma perturbação que é marajiyat, para mostrar 
o prestígio de alguém. Então, por que não mantive um 
carro? Eu tinha um carro antes. Naquela época, o motorista 
dizia: “Senhor, tal e tal peça está quebrada”. Eu nem sabia 
o nome das peças. Foi então que percebi: “Isso é uma 
armadilha!” Se você precisa, então caia na armadilha com 
sua esposa! Com ela, se você acabar tendo filhos, que seja! 



25

Se você quer fazer compras, faça em apenas um “mercado”. 
Um “mercado” [apenas]; não deve haver dois ou quatro 
“mercados”. Quantos “mercados” vamos carregar na cabeça 
e andar por aí? Isso é tudo uma questão de bom senso. Sim, 
aquele motorista roubava gasolina do carro e depois dizia: 
“Tio, precisamos abastecer o carro”. O tio [ou seja, eu] não 
saberia de nada a respeito. Que tipo de incômodo é esse?! 
Além disso, dadas as circunstâncias, eu diria: “Compre um 
carro”. Não, nem mesmo assim, [apenas] dependendo das 
circunstâncias. Mas eu não permitiria que esse incômodo 
[do telefone] entrasse na minha vida. Mesmo que alguém 
me oferecesse de graça, eu diria: “Não, não quero esse 
incômodo”.

Vocês precisam entender isso. Não é necessário que 
todos adotem o que estou dizendo, mas entendam pelo 
menos isso: que isso não é algo para se afeiçoar. Entendam 
que isso é algo que traz incômodo. Portanto, não continuem 
tendo sentimentos afetuosos por isso. Não pensem: “Ah, 
telefone! É só por sua causa que eu vivo”. Reconheçam 
que isso é algo que causa perturbação. Isso perturba o seu 
sono. Temos dois quartos na casa e, uma vez que eles são 
fechados à noite, não há ninguém que bata ou toque na 
porta. De vez em quando, se alguém bate, é durante o dia, 
não à noite.

Eu simplesmente não me envolvia em coisas como carros

Interlocutor: Dada, você disse que costumava ter um 
carro, em que ano foi isso? Em que ano você o comprou?

Dadashri: Isso foi no ano de 1946.

Interlocutor: Era Kantikaka [parceiro de negócios de 
Dadashri] quem costumava dirigi-lo?

Dadashri: Ele mesmo dirigia. O carro foi comprado 
apenas para se exibir.



26

Interlocutor: Você já dirigiu, mesmo que seja um dia?

Dadashri: Na verdade, eu nem sei dirigir! Eu não 
me envolveria nesse tipo de coisa. Eu só sei dessas coisas 
relacionadas ao Ser (Atma); não sei de mais nada.

Interlocutor: Isso é realmente verdade, não é?

Dadashri: E ele nem me dizia para dirigir, coitado, 
ele dizia: “Você não precisa se envolver nisso, isso não é 
para você. Isso é para aqueles que podem fazer trabalho 
pesado e têm uma mente forte [mentalidade forte]. Você 
não tem [capacidade para] trabalho pesado nem tem uma 
mente forte. Você tem um coração terno e uma mente terna 
[mentalidade]”.

Quanto ao meu parceiro, sua linha [do destino] era 
tão boa que ele nunca saía sem um carro. Quanto a mim, 
não havia tal linha [do destino]. Mas, graças à linha [do 
destino] dele, o carro chegou e eu também pude viajar nele.

A linha divisória entre coisas necessárias e desnecessárias

Toda a minha vida passou, mas [para o trabalho 
relacionado aos negócios] nunca comprei um carro novo. 
Comprei um carro usado, embora tivesse dinheiro suficiente 
para comprar um novo. E como estava no ramo de contratos 
[construção] desde jovem, tinha dinheiro para comprar um 
relógio e um rádio, mas nunca comprei um relógio em toda 
a minha vida. E também nunca vi [usei] um rádio em toda 
a minha vida. Isso porque não precisava deles. Eu tinha 
dinheiro, mas não precisava de um rádio. Mesmo tendo 
ganhado centenas de milhares de rúpias, nunca comprei 
nada [desnecessário]. Nunca gastei nem quatro annas [um 
quarto de rúpia] em nada desnecessário. Não deve haver 
gastos desnecessários, com coisas que não são necessárias. 
Os gastos devem ser feitos com o que é necessário. Que 
tipo de despesas devem ser feitas?



27

Interlocutor: As necessárias.

Dadashri: Coisas necessárias. Uma coisa que é 
necessária e outra que é desnecessária, devemos saber 
a linha que separa essas duas. Quanto a um oficial, se 
levarmos em consideração sua dignidade e estatura, então 
ele certamente precisa de roupas adequadas e tudo mais, 
ele precisa até mesmo de um relógio. Mas ele acumulou 
muitas coisas desnecessárias. Para coisas que são necessárias, 
está tudo bem ter o quanto for necessário. Isso é chamado 
de “necessidade” ou “necessidade máxima”. Como isso é 
chamado? Você entendeu a palavra “necessidade”?

Interlocutor: Sim, eu entendi.

Dadashri: Gaste dinheiro apenas com essas coisas. O 
resto é, na verdade, tudo moha. Sim, as coisas necessárias 
são exigidas. Em primeiro lugar, é necessário comida. E, 
além disso, que tipo de comida deve ser? Deve ser comida 
que nutra o corpo, comida que contenha nutrientes. Depois, 
é necessário roupa. É necessário um quarto para morar e 
uma istri [stri - uma esposa]. Não aquele istri (ferro) para 
roupas, mas uma stri (esposa) do casamento; ela deve ser 
aquela com quem você se casou. Tudo isso é necessário. 
Essas coisas são necessárias. Se alguém se torna um baavo 
(asceta), [então é porque] em sua vida passada ele teria 
tido a intenção interior de que “Eu quero praticar apenas 
brahmacharya (celibato)”, então ele não teria uma esposa 
nesta vida. Sua “loja” [vida terrena] funciona de acordo 
com a intenção interior bhaav que ele decidiu em sua vida 
passada. Que outros requisitos ele teria?

Imitando aqueles que são materialistas, a pessoa se 
considera importante!

As pessoas nem têm ideia do que é melhor para elas. 
Elas só sabem o que é melhor para o corpo e o que é melhor 
em termos de prazeres materiais. Mas elas não sabem o 



28

que é melhor para elas espiritualmente. Portanto, elas só se 
envolvem em atividades que promovem a busca material!

Alguém veste uma calça nova e fica se olhando no 
espelho. Ei! O que você está olhando no espelho? Pense 
em quem você imitou! Você imitou alguém espiritual ou 
imitou alguém materialista? Se você quer imitar pessoas 
materialistas, então por que não imita as pessoas da África? 
Mas, na verdade, [o pensamento era] “Eu devo parecer um 
saheb (título respeitoso usado antigamente para oficiais 
britânicos e superiores)”, e é por isso que você imitou 
[pessoas materialistas do Ocidente]. Mas não há nenhuma 
substância dentro de você! Então, por que você está tentando 
se tornar um saheb? No entanto, para se tornar um saheb, 
ele fica se olhando no espelho e arrumando a risca do 
cabelo. E ele acredita: “Agora estou com boa aparência”. 
Depois de vestir uma calça, ele fica batendo nas próprias 
nádegas. Ei, por que você está dando tapinhas sem motivo 
algum? Não há ninguém que vá olhar para você. Todos 
estão preocupados com suas próprias lutas. Mas quem sabe 
o quanto ele passou a se valorizar! Ele acredita em sua 
mente: “Este tecido custa trezentas rúpias o metro, então 
as pessoas vão apreciar meu valor [quando eu usar roupas 
feitas com ele]”. Mas, na verdade, ninguém tem tempo 
nem para olhar para isso! E, ainda assim, em sua mente, 
ele se enche de orgulho. Além disso, se ele precisa sair de 
casa, mesmo que por pouco tempo, fica trocando de calças, 
dizendo: “Ei! Traga-me outro par de calças!” Depois, ele 
ainda diz: “Não é esta, traga-me as calças de terileno!” Não 
é como se essas pessoas pudessem ser ignoradas assim! Ei, 
o que você imaginou que isso fosse? Não há uma única 
pessoa que esteja livre para sequer olhar para você. O que 
há para se olhar em você? Mas, mesmo assim, só por usar 
um bom par de calças, quem sabe o quanto ele passou a se 
considerar importante! É assim que o mundo é!



29

No que diz respeito à linguagem nesta era do ciclo 
atual, não encontrei uma única pessoa cuja linguagem fosse 
correta. São como idiotas, pessoas meio loucas. Portanto, 
desde o início, não acredite no que dizem, primeiro verifique. 
Caso contrário, se você acreditar nelas, isso terá um efeito 
[adverso] sobre você. Portanto, esta era atual do ciclo 
temporal é tal que é praticamente meio louca! 

Não perturbe o equilíbrio da felicidade interior

O mundo inteiro se afogou no oceano de parigrah 
(ganância desnecessária). O Senhor não se refere às 
necessidades como parigrah. Portanto, cada pessoa deve 
decidir quais são suas necessidades. Qual é a necessidade 
mais importante deste corpo? A mais importante é o ar, 
e ele está disponível a cada momento, sem custo algum. 
Em segundo lugar, a água é necessária, e também está 
constantemente disponível para o corpo, sem custo algum. 
Depois, a comida é uma necessidade. Quando a fome surge 
[no corpo], significa que um “fogo” se acendeu, então ele 
precisa ser apagado. O que é necessário para apagar esse 
“fogo”? Então, essas pessoas dizem: “Shrikhand (iogurte 
adoçado, prensado com nozes, açafrão e cardamomo), 
basundi (sobremesa adocicada de leite condensado)!” Não, 
cara, por que você simplesmente não come o que está 
disponível? Mesmo que você coma khichadee-kadhee (um 
prato simples que consiste em arroz, lentilhas e sopa de 
iogurte), o “fogo” será apagado. Então, no estágio secundário 
das necessidades, há [a necessidade de] roupas e um lugar 
para ficar. Existe alguma necessidade de respeito (maan) 
para viver? No entanto, essas pessoas buscam respeito e 
vagam em um estado de inconsciência decorrente do apego 
ilusório. Tudo isso deve ser compreendido a partir de um 
Gnani Purush, não é?

Se água açucarada corresse das torneiras por apenas 
um dia, as pessoas ficariam fartas. Ei, já estão fartos? Então 



30

diriam: “Sim, só queremos água pura”. Se isso acontecesse, 
então compreenderiam o valor da coisa autêntica. Estas 
pessoas anseiam por Fanta e Coca-Cola. Ei, descubram 
quais são as vossas necessidades! Este corpo reclamaria se 
recebesse ar puro, água limpa e um pouco de khichadee à 
noite? Não reclamaria. Portanto, decidam o que é necessário. 
Em vez disso, essas pessoas saem à procura de um tipo 
específico de sorvete! O que diz Kabir Saheb (um poeta 
místico e santo indiano do século XV)?

“Tera veri koi nahi, tera veri fel”

“Ninguém é seu inimigo; seu inimigo é o seu fel.”

Toda a correria desnecessária atrás de coisas 
desnecessárias, isso em si é chamado de fel. Se você mora 
na Índia e pede água para tomar banho, então “nós” não 
chamaríamos isso de [uma forma de] fel?

“Apne fel mita de, phir gali gali mein phir.”

“Livre-se de todo o seu fel, depois ande livremente pelas 
ruas.”

O que é necessário para este corpo? Ele precisa 
de ghee (manteiga clarificada) pura e leite, mas eles não 
fornecem isso na sua forma pura e, em vez disso, colocam 
lixo no estômago. De que adianta esse fel? O que eles 
colocam no cabelo para lavá-lo? Shampoo, não parece sabão, 
parece mais água, e é isso que eles colocam no cabelo 
para lavá-lo. Esses sabichões inventaram coisas que até 
mesmo aqueles que não tinham fel adquiriram! Por causa 
disso, a felicidade interior diminuiu! O Senhor disse que 
se houver uma diferença de cinco a dez por cento entre a 
felicidade exterior e a felicidade interior, então está bom, 
mas se essa diferença for de noventa por cento, então não 
está bom. Depois que a diferença se torna tão grande, esse 



31

fel (correr atrás de coisas desnecessárias) ocorre! É preciso 
morrer? Mas não se morre [facilmente] assim e é preciso 
suportar [as consequências]. Tudo isso não passa de fel; 
necessidades desnecessárias foram criadas.

Se as lojas fechassem por uma hora, as pessoas 
ficariam preocupadas! Ei! O que é que você quer que te 
deixa preocupado? Então, eles dizem: “Quero sorvete, 
quero cigarros!” Isso só aumenta o fel, não é? É porque 
as pessoas não têm felicidade interior que elas se debatem 
lá fora. Qualquer equilíbrio de felicidade interior que 
existia, agora se foi. Não perturbe o equilíbrio da felicidade 
interior. Mas, em vez disso, as pessoas gastaram tudo o 
que restava [de karma de mérito] como acharam melhor 
[para obter felicidade externa], então como o equilíbrio 
da felicidade interior pode ser mantido? É melhor viver 
uma vida autêntica ou uma vida de imitação? Esses jovens 
imitam uns aos outros.

Interlocutor: Dada, você está dizendo que devemos 
reduzir nossas necessidades a tal ponto que possamos viver 
em paz?

Dadashri: Na verdade, que necessidades os seres 
humanos têm? Aquilo que é considerado essencial 
(aavashyak). Aavashyak significa aquilo que é aavashya 
(certamente) uma necessidade. Ninguém pode contestar 
isso. Cada um deve decidir isso. E tudo o que obtemos 
além disso é apenas para nos exibirmos para as pessoas 
ou para nosso próprio prestígio, mas é tudo desnecessário.

Então, eu entendi desde o início que ter uma 
necessidade é, em si, uma fonte de sofrimento. Parigrah em 
si é um fardo e é exatamente isso que causa o sofrimento. 
Como eu entendi isso, descobri que tudo isso era uma fonte 
de sofrimento.



32

Nosso cálculo é totalmente diferente; não há competição

Na Índia, certamente não haveria infelicidade alguma, 
mas toda essa infelicidade se deve simplesmente à falta 
de compreensão. Na realidade, não existe infelicidade; na 
verdade, não existe tal coisa como infelicidade. Toda essa 
infelicidade que existe é uma infelicidade “convidada” e é 
uma infelicidade imaginária. As pessoas estão competindo 
umas com as outras. “Eu devo parecer melhor do que essa 
pessoa, devo parecer melhor do que aquela.” Ninguém parece 
melhor do que os outros de forma consistente.

A infelicidade que esses seres humanos têm é 
“convidada”, você entende isso?

Interlocutor: Eu entendo isso.

Dadashri: Então, eu não dei origem a nenhuma 
infelicidade “convidada”. Meu cálculo era contrário ao do 
mundo. Se uma pessoa tem um apartamento de dois quartos 
em Mumbai, ela está constantemente desejando: “Seria mais 
confortável se eu tivesse um apartamento de três quartos”. O 
que uma pessoa continua desejando? Uma pessoa com dois 
quartos anseia por três quartos e, se você perguntar a uma 
pessoa com três quartos, ela falará sobre quatro quartos. Uma 
pessoa com quatro quartos falará sobre cinco quartos e uma 
com cinco quartos falará sobre conseguir um apartamento 
de seis quartos. Uma pessoa com um apartamento de cinco 
quartos diz: “Ainda me falta um quarto”. Uma pessoa com 
seis quartos quer sete e uma com sete quartos quer oito. 
Ainda não vi uma única pessoa que diga: “Não quero 
nada”. Esse desejo continua corroendo todos por dentro. Se 
o marido não diz, a esposa fala: “Precisamos de mais um 
quarto. Precisamos de pelo menos três quartos em nossa 
casa; somos pessoas importantes”. Pelo contrário, o que eu 
observaria é que, se eu tivesse dois quartos, iria olhar para 
a situação de uma pessoa com um quarto e pensar: “Como 



33

esse pobre coitado deve estar vivendo? Comparado com a 
casa dele, a nossa é tão boa!”.

Se uma pessoa não faz nada, depois de ver [o que] 
os outros [têm ou fazem], então tudo é felicidade. Existem 
algumas pessoas aqui que seguem o que os outros fazem 
depois de vê-los?

Interlocutor: Todos são assim. Isso é normal.

Dadashri: Nem por um segundo eu segui os outros 
depois de ver [o que] os outros [têm ou fazem]; eu nunca 
fiz isso em toda a minha vida. Ei, essas pessoas podem 
fazer o que quiserem, o que isso tem a ver conosco? A 
linha que traçamos para nós mesmos está correta. Viemos 
aqui para imitar os outros? Na verdade, viemos com o que 
é original [o Ser], não estamos aqui para imitar ninguém.

Se uma pessoa me imitasse, isso valeria a pena

Eu nunca imitaria ninguém depois de ver algo deles, 
nem mesmo por um dia! Estou plenamente consciente de 
que vim [nesta vida] depois de fazer um contrato [na vida 
passada]; seja o que for, está correto.

Ao longo de toda a minha vida, nunca imitei ninguém. 
Nunca imitei ninguém em nada ou em qualquer assunto, 
nem mesmo por um único dia.

Alguém pode pular em um “poço”, mas qual é o 
sentido de você pular também? Ou então ele pode escalar 
uma montanha, até mesmo escalar o Himalaia, se tiver força 
para isso. Se você não tem força e tenta escalar o Himalaia, 
você ficará doente. Não faça coisas porque vê os outros 
fazendo. Ei, simplesmente não imite ninguém. Não imitem 
ninguém neste mundo. As pessoas em si são imitações, 
então não imitem a imitação. Se há alguém original e vocês 
o imitam, então vale a pena. Eu sou considerado original. 
Cada uma das minhas palavras é considerada original. Meus 



34

conceitos são considerados originais. Se alguém imita o 
original, então vale a pena! Na verdade, essas pessoas são 
apenas imitações. Agora, qual é o sentido de imitar essas 
imitações? Essas pessoas são imitações, não parece? Se você 
imitar uma imitação, ficará preso. Como ele construiu um 
bangalô, nós também vamos construir um. Ei, o que você 
tem a ver com o bangalô dele? No momento, todas as suas 
necessidades estão sendo atendidas. Neste momento, você 
está contente com sua casa; ao contrário, ao ver o bangalô 
dele, você ficou insatisfeito. Você foi ver o bangalô dele. E 
é assim que nosso povo também é, eles dão uma festa de 
inauguração e mostram o bangalô para todos. Então, mesmo 
que ele não queira ver, o mortal ficará agitado por dentro 
[para ir ver]. Então, eles dão uma festa de inauguração e 
agitam [o descontentamento] dentro dele.

Se você quer imitar, por que imita as pessoas? Vá em 
frente, imite um búfalo! Ele tem a menor preocupação? Ele 
tem roupas ou qualquer outra coisa? Ele é original. Mas 
aqui, a pessoa está com pressa para pegar o ônibus, com 
pressa [para terminar o trabalho] no escritório e também 
com pressa para voltar para casa! Ela está em cativeiro e, 
mesmo assim, está com pressa! Até o escritório é cativeiro, 
e mesmo assim ela corre para lá! Como é o búfalo? Onde 
quer que haja cativeiro, ele vai para lá muito devagar.

Então, desde a infância, minha natureza sempre foi 
assim, não imito ninguém. Seja bom ou ruim, deve ser algo 
meu. Posso até ter retrocedido [às vezes], mas permaneci 
fiel a mim mesmo. Não faz mal se não descobri [como 
avançar] na vida terrena; pelo menos consegui descobrir 
isto [o Ser]! Mesmo que não soubesse [como avançar] na 
vida terrena, pelo menos descobri isto, não foi? Afinal, o 
que se pode fazer com a vida terrena?

Interlocutor: Nem todos são capazes de saber isto, 
não é? É difícil saber isto.



35

Dadashri: É difícil saber isso. Então, eu estava 
procurando exatamente por algo assim.

A consciência do que é benéfico e do que é prejudicial 
deve ser independente. O que eu faço que me deixa feliz e 
o que eu faço que me deixa infeliz? Em Satyug (uma era do 
ciclo temporal caracterizada pela unidade de pensamento, fala 
e ação), as pessoas tinham consciência do que é benéfico e 
do que é prejudicial nas interações terrenas. Naquela época, 
não havia conduta imoral ou má (anaachaar). As próprias 
pessoas eram virtuosas e tinham boa conduta (sadaachaar). 
A partir disso, surgiria a consciência do que é benéfico e 
do que é prejudicial. Nos tempos atuais, a conduta imoral 
ou má é realmente predominante em todos os lugares, então 
como pode surgir a consciência do que é benéfico e do que 
é prejudicial? 

Dois tipos de “pacientes” que se entregam ao 
entretenimento

Interlocutor: Hoje em dia, quando olhamos para os 
países que você visitou recentemente, parece que eles estão 
focados apenas em como criar distúrbios. É assim que seu 
comportamento parece ser. Eles querem uma TV, um rádio, 
outras coisas, todas as outras comodidades, um carro; então, 
quando eles estarão em paz? Eles acumulam todas essas 
coisas. Eles querem todas as coisas materiais.

Dadashri: É assim, veja, existem dois tipos de 
“pacientes”; um tipo são os “pacientes” que são afligidos pelo 
egoísmo. Então, eles querem um rádio, querem isso e aquilo, 
para exibir seu maan (orgulho que vem do reconhecimento 
e validação terrenos). E o outro tipo [de “pacientes”] são 
aqueles que não conseguem descansar à noite sem ouvir 
rádio. Eles são o tipo de “pacientes” que simplesmente não 
conseguem relaxar sem ouvir rádio. Só depois de cantarem 
junto com uma música de filme [tocando no rádio] é que 



36

conseguem adormecer, devido ao masti (intoxicação por 
prazeres transitórios). Caso contrário, tudo os atormenta. 
Portanto, esses são os dois tipos de aflições. Eles dizem: 
“Quero isso, quero aquilo”. Destas duas, as aflições de maan 
são mais prevalentes aqui [na Índia]. E, subsequentemente, 
a pessoa fica presa nelas, é afetada por elas. Da aflição de 
maan, surgiu o estado de ser afetado. Agora, eu já sei que 
tudo isso não é benéfico de forma alguma. Então, por que 
deveríamos nos preocupar com essas coisas? É por isso que 
nunca lhes dei importância.

As conveniências tornam a pessoa uma buscadora de 
conforto

O ponto é para ser compreendido; nenhuma outra 
preocupação seria útil nisso, não é mesmo? Você deve 
minimizar as aflições de fontes externas (upadhi), tanto 
quanto possível. Na verdade, eu experimentei isso por 
mim mesmo com o ventilador [para ver]: “O que acontece 
comigo [quando uso o ventilador]?” Porque antes eu nunca 
usava ventilador. Até 1956, eu havia cultivado a qualidade 
chamada titiksha (a virtude de suportar dificuldades físicas 
com equanimidade). Eu sempre dormia [diretamente no 
chão] em um shetranji (um tapete fino de algodão, também 
chamado de satranji), e não tinha ventilador. Então, quando 
meus amigos vinham me visitar, diziam: “Você não tem 
ventilador porque é um tapasvi purush (alguém que pratica 
penitência), mas o que seria de nós?” Então, eu disse: 
“Providenciem um”. Depois que o ventilador foi instalado, 
este corpo tornou-se shatashiliya (buscador de conforto).

Se um agricultor usa sapatos todos os dias, seus pés 
queimarão [no chão quente] no momento em que ele tirar 
os sapatos. Caso contrário, o corpo se adapta para que seus 
pés não queimem. Agora, como ele está acostumado com 
o conforto, inevitavelmente se tornará dependente [dos 
sapatos]. Quando não há ventilador, ele inevitavelmente se 



37

tornará dependente [do ventilador]. E para mim, torna-se 
difícil manter o upayog (consciência aplicada) focado no 
externo [relativo]. Estou contando a vocês o que aconteceu 
comigo. Portanto, tentem entender bem este ponto. Não 
parem de usar o ventilador, mas entendam que usar o 
ventilador não é benéfico.

Portanto, essa experiência não é benéfica para nossos 
mahatmas. Não podemos dizer nada às pessoas de fora [que 
não receberam a Autorrealização através do Gnan Vidhi]. As 
pessoas de fora buscam a felicidade externa, enquanto vocês 
[mahatmas] buscam a felicidade interior, buscam a bem-
aventurança eterna (sanatan sukh). Então, eu simplesmente 
compartilhei isso a partir da minha própria experiência.

Interlocutor: Por que apenas um ventilador? Existem 
muitas coisas que não são benéficas para nós.

Dadashri: As outras coisas não são tão preocupantes. 
Este ventilador em particular é mais preocupante. As outras 
coisas não tocam você diretamente. Só este aqui toca você 
diretamente. Não há problema com as outras coisas. Quanto 
às outras coisas, digamos que alguém em casa traga uma 
geladeira, que mal isso causa a você? A pessoa pode dizer: 
“Beba esta água gelada”. Mas, se você não quiser beber, 
pode recusar. Se as pessoas em casa usam um rádio ou um 
telefone, o que isso tem a ver com você? Se houver algum 
incômodo, isso afetará a elas; o que isso tem a ver com 
você? [Mas,] Este ventilador é a única coisa que realmente 
te afeta.

Para alguém que não tem necessidade de quaisquer 
aflições externas (upadhi) e, mesmo assim, se ele usa [tais 
coisas], mesmo assim não tenho objeção a isso. Como é o 
nosso caminho? É um caminho sem objeções. Onde quer 
que uma pessoa acredite estar a felicidade, é de fato aí que 
reside a felicidade dela e, por isso, ela dirá: “Não consigo 



38

viver sem um ventilador”. Então eu diria: “Tudo bem, é 
assim mesmo”. “Se possível, vá comprar um ventilador”, é 
o que eu diria. O que quer que alguém precise, isso é uma 
necessidade para ele.

Interlocutor: Então, não devemos nos tornar pessoas 
que buscam conforto, é isso que você está dizendo?

Dadashri: Uma pessoa se torna alguém que busca 
conforto devido às conveniências externas. Então, quando 
essas conveniências não estão disponíveis, ela cria aflições 
externas. Este corpo é tal que se condiciona a viver em 
qualquer estado em que você o mantenha.

Não é uma necessidade; eu formei esse hábito 
conscientemente. Eu formei o hábito errado de usar um 
ventilador. Como resultado, passei a preferir o frescor 
depois disso! Agora, é assim que deve ser? E quando vou 
para Ahmedabad, eles ligam o ar-condicionado (AC). Eles 
dizem: “Dadaji vai ficar na minha casa”, então instalam 
um ar-condicionado. Eles não sabem que eu não preciso 
de ar-condicionado. Eles podem ter ar-condicionado em 
casa, mas o tipo de ar-condicionado que eu gostaria é o 
que estivesse disponível até eu chegar ao local do satsang. 
Mas, em vez disso, no momento em que saio, está escaldante 
novamente! Quando você sai do frescor, o que você sente 
lá fora? Parece brasas escaldantes. Que sentido isso faz? É 
por isso que o Senhor disse: “Não se tornem pessoas que 
buscam conforto”. Isso é referido como busca de conforto.

Este corpo deve ser temperado até certo ponto, não é 
mesmo? Dizem que uma pessoa deve ser capaz de suportar 
vinte e dois tipos de parishaha (refere-se aos vinte e 
dois tipos de dificuldades que devem ser suportadas com 
equanimidade no caminho Krâmico, a fim de se livrar do 
karma). Mas eu digo não a isso; não estou pedindo que vocês 
façam isso. Se eu pedisse que fizessem isso, todos ficariam 
assustados. Portanto, é melhor eu não pedir isso a vocês. 



39

Quando a felicidade externa é resolvida com equanimidade, 
há felicidade interna

Interlocutor: Mas, Dada, este corpo busca a felicidade 
externa, não é?

Dadashri: Mas Você não precisa buscar a felicidade 
[externa]. “Você” alcançou a felicidade interna. Aquele que 
não alcançou a felicidade interna está vinculado a buscar 
a felicidade externa. Para aquele que alcançou a felicidade 
interior, se essa felicidade externa não estiver presente, isso 
será suficiente ou não? Para aqueles que não alcançaram a 
felicidade interior, não há nada que possamos dizer. Se eles 
não a alcançaram, o que podem fazer? Mas aqui [no mundo], 
a pessoa está constantemente buscando fora de si. Alguns 
até esperam por isso, dizendo: “Ah, a brisa está chegando, 
hmm... aí vem, aí vem”. Se ela não vai embora, então vá 
em frente e aproveite, mas então ele dirá: “Oh, ela se foi!” 

Esse é o tipo de dependência que uma pessoa tem. 
Veja, o Senhor disse para suportar aqueles vinte e dois 
tipos de parishaha. Isso está escrito nas escrituras ou não?

Interlocutor: Sim, foi dito para suportar o parishaha.

Dadashri: Sim. Eu nem estou dizendo para você 
suportar aquilo. Para você, é só isso; se houver um pouco 
[de desconforto] como este, então seu upayog (consciência 
aplicada) prevalecerá dentro de você. Caso contrário, o 
upayog continuará se desviando para fora. Se houver o 
menor desconforto causado pelo calor úmido, o upayog 
continuará permanecendo fora. No entanto, se o ventilador 
já estiver ligado, não o desligue. Se estiver ligado, resolva-o 
com equanimidade, mas não acredite que “há felicidade 
nisso”. Se você acredita que “há felicidade nisso”, então 
isso significa que você também acredita que “há infelicidade 
na ausência disso”. Assim, o upayog continua a vagar para 
outros lugares.



40

Diga-me, qual deve ser o estado de uma pessoa 
que acabou de sair de uma sala com ar-condicionado? 
Na verdade, quem inventou esses ventiladores? Foram as 
pessoas do exterior. Como é que essas invenções destinadas 
a eles se infiltraram aqui [na Índia]? Caso contrário, aqui 
[na Índia], apenas os reis teriam ventiladores. Em todos 
os outros lugares, haveria ventiladores comuns e, mesmo 
assim, apenas se alguém fosse um comerciante rico. Caso 
contrário, por que alguém que trabalha o dia todo precisaria 
de um ventilador? E a natureza já está ajudando você de 
todas as maneiras. Quando é necessária uma brisa, uma 
brisa suave até sopra. A natureza fornece todo tipo de ajuda, 
e qualquer quantidade de transpiração que precise sair [do 
corpo], ela facilita isso. Então, qual é o sentido de viver 
uma vida que não é natural?

Se você tem um ventilador, tente desligá-lo por quinze 
a trinta minutos e estabeleça o upayog (consciência aplicada 
como o Ser), então você não precisará do ventilador. Aquele 
que prevalece no upayog não tem necessidade alguma de 
ventilador. Essa necessidade existe apenas enquanto o upayog 
permanece voltado para o exterior. E, tendo dito isso, não 
digo não [ao uso de um ventilador]. Se o Seu [upayog] está 
voltado para o exterior, mas mesmo nesse [upayog] exterior 
a Sua convicção interior é: “Eu sou o Ser”, então isso será 
suficiente. Mesmo assim, não há objeção. Mas qual é o mal 
em progredir um pouco mais? Há algum mal nisso?

Ao retirar-se da felicidade externa, pode-se chegar ao 
“lugar” original

Interlocutor: Quando algo na casa quebra ou fica 
danificado, fico completamente preocupado com isso. 
Deixe-me compartilhar minha própria história; eu nem tinha 
ouvido falar de geladeira até os setenta anos de idade. Então, 
finalmente comprei uma geladeira e, um dia, ela quebrou, 
então virei a casa toda de cabeça para baixo.



41

Dadashri: Sim, é assim mesmo. Tudo isso são aafat 
(grandes problemas). Upadhi (aflições de fontes externas) 
são uma coisa e esses tipos de aafat (grandes problemas) 
são outra coisa. Upadhi são coisas que se apegam, enquanto 
esses aafat são feitos para se apegar [por escolha]. É natural 
que você se sinta assim, porque todos esses são grandes 
problemas.

Quando eu não tinha Gnan e Hirabaa [esposa de 
Dadashri] dizia: “A torneira está quebrada”, isso costumava 
ser um upadhi para mim. Então eu tinha que ir buscar [um 
encanador]; isso era um upadhi. É um item necessário, não 
é? Mas esses outros itens são problemas desnecessários. 
As pessoas trazem televisões e outras coisas; elas trazem 
apenas algumas coisas? Isso estraga a visão e isso também 
é um grande problema.

Interlocutor: Uma vez, a televisão parou de funcionar 
em um momento muito importante, e então todos os vizinhos 
começaram a perguntar: “A TV não está funcionando?” A 
TV para de funcionar e o Ser e tudo o mais fica preso nisso.

Dadashri: Sim, tudo fica preso nisso. Apesar disso, não 
devemos ter nenhum desprezo por isso, devemos? Porque 
os outros podem gostar; eles podem fazer o que quiserem. 
Mesmo que seu próprio filho faça o que quiser, você pode 
dizer a ele para não fazer isso? Se você disser não a ele, 
isso levará à aversão dentro de você.

E quando alguém está na consciência aplicada como 
o Ser, então nada mais permanece. Se alguém prevalece 
na consciência aplicada, então nem percebe se está quente 
ou frio; não há nada disso. Neste momento, se um menino 
está escrevendo sua prova e os ventiladores param de 
funcionar, ele nem percebe. Quando os advogados estão em 
um julgamento e o juiz está ouvindo atentamente, e naquele 
momento os ventiladores param, ninguém percebe que eles 



42

pararam. É quando a pessoa está ociosa que percebe tudo 
isso. Isso é chamado de consciência aplicada externa. Ela 
continua vagando incessantemente. Apesar disso, eu digo: 
“Não há problema algum. Pelo menos faça isso.” Nossas 
cinco Agnas são de fato tais que não permitem que nenhum 
upadhi (aflições de fontes externas) permaneça. Não há 
nada nelas que induza a problemas. Você permanece nas 
cinco Agnas, não é? Ligue os ventiladores, mas prevaleça 
nas cinco Agnas. Porém, saiba que isso não é a coisa ideal. 
Não é como se eu não usasse ventilador. Eu também uso. 
Mas, retirando-se disso pouco a pouco, pode-se retornar ao 
“lugar” original [o Ser].

Agora, você anda por aí usando esses sapatos e, então, 
um dia, na rara ocasião em que algum bandido na estrada 
rouba os sapatos, você tem que andar descalço na estrada, 
na areia sob o sol quente. Qual seria a sua condição? Agora, 
os pés dos agricultores ficam condicionados. Nada acontece 
com eles e eles não precisam [de sapatos]. É uma regra da 
natureza que tudo o que se precisa [o essencial], em qualquer 
medida, é fornecido. Então, por que você não deveria tirar 
proveito dessa regra? Essa é realmente a regra da natureza. 
Porque Você é independente. A natureza se submete a Você. 
[Mas,] “Você” está ultrapassando a autoridade da natureza.

Eu vi minha completa independência; eu a experimentei. 
E depois disso, alcancei Gnan.

Se a mente é entretida, então o tapa fica arruinado

O que o mundo está fazendo? A fim de encontrar 
alívio para sua infelicidade, as pessoas estão mergulhando 
em outros prazeres dos cinco órgãos dos sentidos. Então, 
elas estão simplesmente movendo sua infelicidade de um 
lugar para outro; é exatamente isso que estão fazendo, não 
é? Mesmo que um pouco de infelicidade lhes aconteça, elas 
simplesmente “sacam” [desviam a infelicidade mergulhando 



43

em outros prazeres em vez de fazer penitência interior]! 
Há tanto “estoque” dentro delas! Eu sempre digo que 
vocês devem seguir em frente e definitivamente suportar a 
infelicidade. Não “saquem”! Mantenham o “saldo” intacto.

Perguntei a esses meninos: “Ei, o que vocês fazem 
quando surgem aflições de fontes externas ou preocupações?” 
Eles me respondem: “Nós passamos o tempo indo ao cinema 
ou fazendo algo parecido”. Então eles “sacam”. Quando 
chega a hora de fazer tapa (penitência interior; manter a 
separação com o ser relativo), eles vão se divertir no cinema. 
Assim, eles dão uma nota de cem rúpias em troca de duas 
rúpias. Em vez disso, você deve fazer algo que multiplique 
a nota de cem rúpias por mil rúpias. Então, quando surgir 
uma situação dessas, Veja a Alma pura (Shuddhatma) em 
todos. Veja a próxima coisa e a terceira coisa. Ou você pode 
fazer pratikraman (confessar, pedir desculpas e resolver não 
repetir um erro) por todos em sua casa; lembre-se de todos 
os seus parentes e amigos. Certamente houve interferências 
com seus parentes, certo? Então faça pratikraman para eles. 
Mesmo com seus vizinhos. Veja [as falhas cometidas em 
relação àqueles que vivem] na segunda casa, na terceira 
casa, na quarta casa, na quinta casa e na casa deste lado 
[oposto]. Faça pratikraman para todos em seu tempo livre, 
você deve definir assim. Quando você limpar tudo, tudo 
ficará limpo. Você terá que fazer isso sozinho; ninguém 
mais fará isso por você, não é? Os outros serão capazes 
de ajudá-lo com isso? Sua esposa será capaz de ajudá-lo 
com isso? Ela fará pratikraman por suas próprias falhas ou 
ajudará você com as suas? Então, algo assim precisa ser 
definido; que é quando é considerado tapa.

Como deve ser o Seu tapa? Deixe-a “aquecer” dentro 
de você; deixe a mente “aquecer”. Então, quando chegar 
a hora [circunstância], e a mente começar a “aquecer”, 
é quando ela precisa de algum “alimento”. Agora, nesse 



44

momento, se você fornecer o tipo de “alimento” que ela 
considera agradável, ou se você se lembrar de algum item 
de casa e desviar a mente para ele, ou se você desviá-la para 
outra coisa, então isso não é considerado tapa. É considerado 
tapa se, nesse momento, você conectar [a mente] com o 
Ser, quando você mantém a consciência pura aplicada como 
o Ser (shuddha upayog); isso é chamado de tapa.

Tapa significa não dar à mente o que ela gosta ou 
não desviá-la para outra direção. Você dá à mente o que 
ela gosta, não é?

Interlocutor: Às vezes eu preciso dar isso a ela.

Dadashri: Tudo bem. Não há problema em fazer isso 
de vez em quando. Mas [a oportunidade para] tapa como 
essa não surge facilmente. E, como você mencionou, se você 
levar a mente a um restaurante e entretê-la, isso não servirá.

Após a Autorrealização, há satisfação e contentamento

Interlocutor: Metade das pessoas só querem coisas 
por causa do loksangnya (influência social; pressão dos 
colegas). “Ele tem um carro, então eu também quero um.” 
É assim que funciona.

Dadashri: Não, mas o loksangnya surge apenas 
quando a pessoa não está contente em seu interior, certo? 
Caso contrário, ninguém pode despertar a “fome” dentro de 
uma pessoa que está contente. Ainda não conheci ninguém 
que pudesse despertar a “fome” em mim! Desde pequeno, 
nunca precisei nem de um rádio. E por que eu precisaria de 
tudo isso? Que tipo de intelecto essas pessoas têm? Tudo 
isso acontece quando o intelecto é de um tipo extremamente 
louco. E, mortal, quando há todos esses rádios [na forma de 
seres humanos] vagando por aí, por que você comprou esse 
novo rádio? Todos esses são “rádios vivos” se movendo!



45

Interlocutor: E o novo rádio nem mesmo executará 
uma tarefa para nós.

Dadashri: Sim, mas as pessoas não têm bom senso! 
Além disso, hoje em dia, essas crianças colocam o rádio 
bem próximo aos ouvidos e andam por aí. Então, elas não 
têm bom senso algum.

É somente quando a ganância está dentro de nós que 
nos deparamos com a influência da sociedade. O antônimo 
de ganância é satisfação (santosh). Uma pessoa encontra 
satisfação porque fez algo para isso em sua vida anterior. 
Mesmo uma pessoa que compreendeu o conhecimento 
referente à vida terrena até certo ponto terá satisfação. E 
uma pessoa que tem o Conhecimento do Ser certamente 
terá contentamento (trupti).

Se uma pessoa se entregou [aos prazeres terrenos] 
por vidas infinitas, então ela terá satisfação. Na verdade, 
o verdadeiro significado de satisfação é sama-trushna (ter 
desejos dentro de limites)! Tal pessoa não quer nada. Já para 
alguém que não se entregou aos prazeres terrenos, todos 
os tipos de ganância se insinuam, como: “Quero desfrutar 
disso, quero desfrutar daquilo e daquilo outro”. Enquanto ele 
não desfrutar de algo, haverá turbulência interior e aflição, 
e pensamentos sobre essa coisa continuarão surgindo.

O que é satisfação? Alguém desfrutou plenamente de 
algo no passado, portanto, tem satisfação nessa questão. O 
que quer que alguém tenha desfrutado no passado, digamos, 
ele desfrutou de um reino próprio, desfrutou de ser rei e, se 
lhe oferecessem um reino agora, ele não gostaria. Em sua 
mente, ele simplesmente ficaria farto. [Mesmo que alguém 
lhe dissesse:] “Ei, você não desfrutou disso nesta vida”. Ele 
diria: “É verdade, mas eu não gosto disso”. Ele já chegou 
a uma conclusão sobre esse assunto. Portanto, aquele que 
desfrutou dos prazeres terrenos não precisa de nada.



46

O anseio pela felicidade externa leva à queimação interna

Basta olhar ao redor, não se encontra felicidade em 
lugar algum! Alguém tem muito dinheiro, mas não encontra 
felicidade nisso; tem uma esposa, mas não encontra felicidade 
nem nela! Então, acaba pedindo uma garrafa [de álcool], bebe 
um pouco e adormece! Nunca experimentou a felicidade, 
não é mesmo? O que todos os seres vivos estão procurando? 
Eles estão realmente buscando a felicidade. Isso porque 
sua natureza inerente é a felicidade. A tendência do chit 
(chitvrutti) é buscar constantemente a felicidade: “Vou obter 
felicidade com isso, jalebi (um doce indiano) vai me dar 
felicidade, perfume vai me dar felicidade, ir ao cinema vai 
me dar felicidade”. Ao experimentar essas coisas, ele decide 
que não há felicidade alguma nelas. Então, ele continua 
abandonando todas essas coisas e continua procurando outras 
coisas novas [para obter felicidade], mas nunca se sente 
contente. Ele obtém satisfação [com essas coisas], mas não 
contentamento. A satisfação é o que surge quando o desejo 
é realizado, então a pessoa se sente satisfeita. Quando surge 
o desejo de comer, depois de comer você se sente satisfeito, 
mas não terá contentamento. Contentamento significa que 
você nunca mais terá desejo por aquilo.

Interlocutor: Se temos um desejo por algo e não o 
conseguimos, então uma intensa queimação começa dentro 
de nós, não é?

Dadashri: O desejo em si é o “fogo”. Quando surge 
um desejo, é como riscar um fósforo e acendê-lo. Então, 
enquanto ele não se extinguir, a queimação interior persiste. 
A queimação interior depende da intensidade do desejo. Se 
o desejo for muito forte, surgirá muita queimação interior. 

Falando a verdade, qual é a lei da natureza? A 
felicidade interior deve permanecer em um certo nível. A 
felicidade interior e a felicidade exterior devem permanecer 



47

em um certo nível. Às vezes, se houver um aumento na 
felicidade externa, então a felicidade interna terá diminuído. 
E se a felicidade externa tiver aumentado até um certo 
nível, então está tudo bem. Mas, em vez disso, ela ficou 
totalmente instável [extremamente instável].

Interlocutor: Essa é uma diferença muito grande.

Dadashri: Então não resta nenhuma felicidade interna. 
A pessoa enlouquece e experimenta uma tremenda queimação 
interna. Existe aaropit bhaav (a falsa atribuição da crença 
de que “eu sou Chandubhai”), portanto, isso dá origem a 
muita queimação interior.

Se a felicidade externa aumenta, então saiba que você 
está condenado

A ciência terrena de hoje (bhautik vignan) está 
desequilibrada. Ela excedeu os limites normais e, portanto, 
se transformou em “veneno”. Nesta época, por causa dessa 
ciência terrena, a felicidade externa aumentou muito, 
enquanto, por outro lado, a felicidade interior não pode 
ser encontrada! Deve haver algum tipo de equilíbrio entre 
a felicidade interior e a felicidade externa. Um ligeiro 
aumento ou diminuição é aceitável, mas deve estar dentro 
de um limite. Se a felicidade terrena diminui, você pode 
se contentar com isso. Mas hoje, a felicidade interior 
desapareceu completamente! Na verdade, ela desapareceu 
completamente nos Estados Unidos! As pessoas lá precisam 
tomar até vinte comprimidos para dormir! Os Estados 
Unidos alcançaram a felicidade externa além dos limites, 
mas, ao mesmo tempo, sua felicidade interior chegou ao 
fim! Que tipo de ciência [terrena] é essa! A paz interior leva 
ao contentamento, enquanto a felicidade externa aumenta 
a ganância. A paz interior não pode durar onde o intelecto 
egoísta está em ação. As pessoas correm por aí em busca 
da paz interior, mas é possível encontrar a paz correndo 



48

por aí? Você só encontrará a paz exterior se tiver paz 
interior. Portanto, o fato de que existe felicidade interior 
deve primeiro se estabelecer em sua convicção, só então 
você poderá alcançar a paz interior.

As fontes de felicidade externa aumentaram. Um 
empresário pode ter comprado um apartamento no valor de 
quatro milhões de rúpias, digamos, ele tem uma quantidade 
abundante de comida e bebida para desfrutar, ele tem 
caixas e mais caixas de frutas; mas ele teria desenvolvido 
hipertensão e teria tido um ataque cardíaco, e sua esposa 
teria diabetes. Então, o médico teria colocado uma “mordaça” 
na boca deles! Sendo assim, quem comeria toda essa 
comida? Os empregados domésticos e os cozinheiros em 
casa comeriam, beberiam e engordariam! Ao entrar no 
apartamento dele, você se sentiria como se tivesse entrado 
num crematório! Mesmo quando conversasse com ele, ele 
falaria com puro egoísmo. Ele serviria um chá caro, mas, 
enquanto o verdadeiro valor na forma de intenção interior 
não fosse acrescentado a algo, mesmo o ouro, por mais 
puro que fosse, seria inútil. E, pela expressão em seu rosto, 
pareceria que ele havia esquecido como sorrir. Que tipo de 
presente de felicidade externa é esse!

O que o Senhor disse? Fique de olho na “balança” da 
felicidade interior e da felicidade externa. Se sua felicidade 
interior diminuir e a felicidade externa aumentar, saiba que 
você está condenado. Um pouco de alta e baixa na “balança” 
é aceitável, mas o “prato da balança” da felicidade interior 
subiu completamente, então o que será de você?

Não depender de nada externo, isso é felicidade interior

Interlocutor: Como podemos distinguir entre as duas, 
que isso é felicidade interior e isso é felicidade exterior?

Dadashri: Quando não há avalamban (dependência) 
de nenhuma fonte externa e, ainda assim, a felicidade 



49

prevalece, então isso é felicidade interior. E quando a 
felicidade é experimentada por causa de uma boa xícara 
de chá, isso significa que a felicidade veio de uma fonte 
externa, a do chá. Ou quando uma brisa fresca sopra e 
você dá um suspiro de conforto, isso é considerado como 
felicidade proveniente de uma fonte externa.

Interlocutor: Essa definição de felicidade ou bem-
aventurança que temos entendido, ela pode ser comprovada 
com base em uma fonte externa. Isso é verdadeiramente o 
que experimentamos, e podemos comprovar apenas esse tipo 
de felicidade, mas no que diz respeito à felicidade interior, 
não sabemos como é essa experiência. Qual é a prova disso?

Dadashri: Por que uma pessoa vai dormir? Ela 
dorme quando está cansada e, então, sente-se descansada. 
No entanto, junto com isso, ela sente: “Dormi muito 
bem hoje”. As palavras “muito bem” significam que ela 
está experimentando felicidade. As “portas” desses cinco 
órgãos dos sentidos foram fechadas, mesmo assim ele está 
experimentando felicidade interior. É por isso que as pessoas 
vão dormir, porque experimentam felicidade interior como 
resultado. Como ele foi dormir, ele experimenta felicidade. 
No entanto, toda essa felicidade leva à formação de véus 
sobre o Ser. Obter felicidade “embalando” o Ser em um 
“saco” é errado. Em vez disso, é melhor obter felicidade 
fazendo tapa [penitência].

Por que alguém se sente feliz ao acordar, depois de 
dormir? A felicidade vem verdadeiramente do Ser que está 
presente dentro de nós; é o ego que está se entregando à 
felicidade.

Portanto, quando essa “maquinaria” externa [o corpo] 
para, o Ser original (Bhagwan) está sempre presente, Sua 
bem-aventurança transborda para fora. O Ser original é, 
na verdade, a fonte da bem-aventurança infinita. Assim, 



50

a bem-aventurança interior transborda para fora. Quando 
essa “máquina” está funcionando, essa bem-aventurança 
transborda para fora, mas a pessoa não é capaz de reconhecê-
la.

Interlocutor: A bem-aventurança do Ser que surge 
dentro de nós, qual é a prova disso? Como podemos saber 
claramente que isso é definitivamente a bem-aventurança 
do Ser?

Dadashri: Você saberá disso quando der algo que é 
seu para outra pessoa. Digamos que há uma pessoa doente 
e você vai ao hospital para dar algo a ela. Nesse momento, 
você se sente bem por dentro; essa felicidade é sua. Ela 
não veio de uma fonte externa.

Interlocutor: Mas isso não surgiu por você ter dado 
algo a essa pessoa?

Dadashri: [Geralmente,] Dar algo sempre traz 
infelicidade. Nunca pode haver felicidade em dar algo. Se 
houvesse felicidade em dar, então as pessoas não dariam 
tudo? No entanto, a felicidade que se experimenta ao dar 
algo, essa felicidade surgiu de dentro. Ele deveria ter se 
sentido infeliz [ao dar algo], mas, em vez disso, sentiu-se 
feliz, isso se deve à felicidade interior.

Interlocutor: Mas, mesmo nesse caso, ainda depende 
de dar algo aos outros, certo?

Dadashri: Não é uma questão de dependência. Ao 
fazer isso [dar aos outros], ele gradualmente compreenderá 
o que é a felicidade interior. Quando a felicidade interior 
seria realmente experimentada? Quando alguém está 
passando por muito sofrimento sozinho, ele acredita que 
isso é infelicidade; no entanto, em meio a esse sofrimento, 
depois de algum tempo, surge dentro dele um sentimento de 
felicidade. Então, as coisas voltam ao normal para ele. De 
onde surgiu essa felicidade em meio ao sofrimento? Bem, 



51

ele realmente ficou angustiado por uma hora, mas depois 
de um tempo, ele nos diz: “Sim, agora não há problema. 
Agora vamos embora”. Essa felicidade veio de dentro, o Ser 
interior está ajudando-o. É por isso que as coisas voltam ao 
normal para o pobre homem. As pessoas estão, na verdade, 
vivendo suas vidas através da felicidade que surge apenas 
de dentro. No entanto, esse conceito ainda não fez parte 
da experiência delas.

Agora não quero mais nada na próxima vida

Eu disse: “Atma dharma (a religião do Ser) e as 
circunstâncias para isso, que apenas essas duas coisas sejam 
alcançadas através do karma meritório”. É por isso que 
tenho tudo isso. Enquanto você disse: “Quero isso, quero 
dois ou três filhos e uma filha. Depois quero casá-la e quero 
me arrepender e...”

Interlocutor: Como somos culpados por isso? A culpa 
é sua. Por que você não nos encontrou na vida passada?

Dadashri: “Quero um relógio e uma TV”. E você 
foi em frente e até comprou uma TV!

Interlocutor: Sim, mas se você tivesse nos encontrado 
na vida passada, não teria nenhuma dessas coisas.

Dadashri: Bem, é claro que nos conhecemos na vida 
passada, mas você não era do tipo que perguntaria [a mim 
o que deveria carregar para a próxima vida]. Você não era 
muito direto. E sem nos conhecermos na vida passada, 
como você se tornaria meu parente paterno de sexta geração 
nesta vida? Somos considerados do mesmo sangue! Depois 
de sete gerações, não teríamos mais nada a ver um com 
o outro. Mas, até a sétima geração, diz-se que existe uma 
relação. Portanto, nós realmente nos conhecíamos em uma 
vida passada, mas você não gostou do que eu tinha a dizer. 
Você disse: “Claro que quero filhos. Ignore-o, ele é como 
um asceta”.



52

Mas, no que diz respeito a isso, eu desenvolvi uma 
aversão desde muitas vidas passadas, e então essa era a 
única coisa que eu queria, e era assim que eu queria. Eu 
não queria mais nada. E agora, no futuro, eu nem quero 
mais isso. Não haverá nada na próxima vida, nenhum 
casaco ou algo parecido. Porque isso também vem com o 
incômodo de ter que usar! Droga, o trabalho de passar, o 
trabalho de lavar!

Interlocutor: Estaremos lá para testemunhar isso, não 
é? Quando você nos encontrar novamente, aponte-se para 
nós explicitamente: “Sou eu!”

Dadashri: Eu lhe disse tudo, mas você não permanece 
direto, não é?

Interlocutor: Diga-nos novamente na próxima vida, 
quando nos encontrarmos.

Dadashri: Muito inteligente! Veja que tipo de pergunta 
ele está fazendo, do tipo que revela tudo.

“Eu não quero nada”, é assim que você terá tudo

Agora, você está livre para gastar [seu karma meritório] 
no que quiser. Então, agora, mesmo quando preencher seu 
“pedido”, preencha-o corretamente, ok? Você tem mais duas 
vidas. No entanto, se você quiser pedir carros, peça carros. 
Ou peça um bangalô, se você quiser um bangalô. Tudo será 
deduzido do seu... De onde será deduzido? Desta “riqueza” 
[karma meritório] que você acumulou. Será gasto do seu 
próprio “saldo”. E se você disser: “Senhor, eu não quero 
nada”. Então, assim como você naturalmente adquirirá um 
corpo, você também naturalmente adquirirá comida. Portanto, 
nem um único “centavo” será gasto da sua “riqueza”.

Interlocutor: Mas Dada, como isso pode acontecer? 
Antes de você nos dar a consciência desperta de “Eu sou 
Alma pura”, nós certamente pedíamos coisas, como “isso 



53

deveria acontecer e aquilo deveria acontecer”. Obviamente, 
ninguém teria alimentado a intenção (bhaavna) de que “eu 
não quero nada”. Não é possível que uma pessoa não tenha 
pedido nada, é?

Dadashri: Não, não é que você tenha que pedir 
categoricamente, você receberá automaticamente tudo com 
base no que for seu projeto (aashay) interior; não é como 
se você recebesse o que pede agora. Agora, é claro, Você 
dirá: “Além da Alma pura, não quero nada”. Mas é claro 
que existe um projeto interior. Ele está presente no projeto 
traçado pelo intelecto. Portanto, não há problema se o projeto 
traçado pelo intelecto for: “Vou receber um corpo, com 
todos os membros e órgãos, então estou bem com o que 
quer que seja”. Você vai adquirir tudo o que for adequado 
para o corpo. Na verdade, isso será gratuito.

Eu tinha um sistema diferente de resgatar meu karma 
de mérito

No projeto elaborado pelo meu intelecto, eu não 
trouxe nada além de vitaraagta (um estado absolutamente 
livre de apego e aversão). Não trouxe um bangalô, um 
carro, um cavalo, um rádio, um relógio ou qualquer 
coisa do tipo [no meu projeto]. E, no entanto, recebo um 
carro. Eu sabia muito bem que a vida terrena e as coisas 
materialistas, carros, cavalos e todo esse esplendor são, na 
verdade, subprodutos do dharma (religião; ação correta); 
além disso, eles são [alcançáveis] sem custo. É por isso 
que, desde muitas vidas, tenho trazido apenas o dharma 
no projeto traçado pelo meu intelecto.

Eu trouxe karma de mérito assim como todas essas 
pessoas, mas deve ser meu karma de mérito que mantive 
um sistema diferente de resgatá-lo.

Interlocutor: Então isso significa que tudo se baseia 
no karma de demérito e no karma de mérito, certo?



54

Dadashri: Sim, porém, somente se estiver na intenção 
de uma pessoa é que essa coisa virá a ela. Se não estiver 
na sua intenção, então essa coisa não virá a ela. Olhe para 
mim, nada jamais veio a mim, não é?

Interlocutor: Sim.

Dadashri: Então, tudo o que eu trouxe comigo foi 
punyanubandhi punya (efeito kármico do karma de mérito 
nesta vida, que vincula karma de mérito para a próxima 
vida). Eu nunca usei um relógio de pulso. Encontre-me um 
homem que não use relógio de pulso hoje em dia...

Interlocutor: Sim, isso é difícil, Dada.

Dadashri: Esse seria o caso dos povos tribais [que 
vivem na selva] e, em segundo lugar, do Dada. Apenas 
esses dois. Os povos tribais podem ter medo quando se 
trata dessas coisas e, quanto a mim, não tem utilidade para 
mim, mesmo que você me dê. Centenas de milhares de 
rúpias vieram e se foram, mas eu não tive um relógio ou 
um rádio, nada mesmo. Veja como esse karma de mérito é 
maravilhoso! Amigos vêm e deixam coisas, dizendo: “Você 
não precisa gastar, aqui, pegue”. Eles acham que eu não 
compro essas coisas porque isso me custaria dinheiro. Então, 
eles compram coisas para mim e, quando outra pessoa vem 
me visitar, eu digo: “Fique com isso, querido”.

E não comprei nada para a casa desde 1936. Não 
a mobiliei com mais nada. Um armário, uma cama, duas 
cadeiras e uma pequena mesa, era tudo o que eu tinha na 
casa, não comprei mais nada, tudo continua igual. Sempre 
que meus amigos vinham me visitar, eles notavam isso. 
Mas eu só estava interessado nisso [espiritualidade]. Não 
tinha interesse em mais nada, não é?

Tenho uma “base” muito forte, então está tudo bem 
mesmo que eu não tenha nada. Não comprei nada nem 



55

para minha casa. Não mobiliei a casa. Acreditava que havia 
felicidade em ser independente. Então, certifiquei-me de que 
não houvesse nada que pudesse me tornar dependente disso. 
Todas essas coisas não passam de emaranhados. Isso pode 
ser considerado felicidade? Mas você não tem escolha, para 
onde iria? Se você não aproveita essa felicidade, mesmo 
assim, para onde você iria? Então você tem que sofrer a 
infelicidade, assim como se entregar à felicidade. Tudo isso 
está inscrito pelo karma, não é? Essas são contas kármicas, 
não são? Somente depois de alcançar Gnan (Conhecimento 
do Ser alcançado através da Autorrealização) é que a 
[definição de] felicidade e infelicidade que você tem será 
revertida.

Depois de alcançar o caminho Akram, o karma de mérito 
é bem utilizado

Tal caminho surge para aqueles que têm punyanubandhi 
punya! É assim, é porque o karma meritório da pessoa se 
desdobrou que ela é capaz de obter comida e bebida, tudo 
no luxo de sua casa! É por isso que ela é capaz de assistir 
TV. Caso contrário, se não houvesse garantia de conseguir 
comida e água, ela estaria trabalhando duro o dia inteiro ou 
assistindo TV? Então, na verdade, as pessoas estão usando 
mal seu karma de mérito.

O karma de mérito deve ser bem utilizado de forma 
que o tempo seja gasto para o Ser. No entanto, não insisto 
que você não deve assistir TV de forma alguma, você pode 
assistir por um curto período, mas deve retirar toda a crença 
de prazer disso, que “é errado assistir isso”.

Então, depois de conhecer este Akram Vignan (a Ciência 
espiritual do caminho sem etapas para a Autorrealização), 
a pessoa não perderá seu tempo. Ela passará seu tempo 
em atividades significativas. Você deve utilizar seu tempo 
adequadamente. Como você pode desperdiçar nem que seja 



56

um minuto? Eu prevaleço em upayog (consciência aplicada 
como o Ser), constantemente. Esta é uma forma de vida 
como ser humano; que encarnação é essa? É a de um corpo 
humano. E ainda assim você encontra tempo para ouvir 
rádio? Eu nunca encontrei tempo para isso. Porque sou um 
homem que não permite que nem mesmo um minuto seja 
desperdiçado na direção errada. Eu prevaleço em upayog! 
[Antes do Gnan] Seja qualquer tipo de consciência aplicada; 
costumava haver consciência aplicada no relativo, mas 
certamente não era assim! Não havia infantilidade como 
essa. Como você pode fazer uma coisa dessas? 

Manoranjan ou Atmaranjan?

Existem dois tipos de prazeres (ranjan): Um é 
manoranjan (o prazer da mente; aquilo que entretém a 
mente) e o outro é Atmaranjan (a bem-aventurança do 
Ser). A inquietação e a agitação não desaparecem com 
manoranjan; permanece alguma inquietação e agitação. 
Assim como quando um peixe está fora da água, ele fica se 
debatendo e se contorcendo, da mesma forma todos os seres 
vivos ficam se debatendo e se contorcendo durante todo o 
dia. Até mesmo uma criança pequena fica se contorcendo 
e se debatendo.

O mundo não experimentou Atmaranjan de forma 
alguma. Tudo o que experimentaram foi manoranjan. Para 
onde quer que você olhe, há manoranjan e nada mais 
que manoranjan! Existem dois tipos de manoranjan. O 
primeiro tipo é aquele que leva uma pessoa a uma forma 
de vida inferior. Coisas como assistir filmes e coisas do 
gênero, que inculcam valores ruins. E o segundo tipo de 
manoranjan inculca bons valores, que incluem discussões 
sobre religião ou meditação, que levam a uma forma de 
vida um pouco mais elevada, que inculcam bons valores, 
mas ainda assim são considerados manoranjan. Com 
manoranjan, a mente fica satisfeita, mas a paz interior nunca 



57

pode ser alcançada, Atmaranjan nunca pode ser alcançado. 
Enquanto Atmaranjan não for alcançado, a inquietação e a 
agitação não desaparecerão. É devido à agitação que toda 
essa infelicidade surge, e essa infelicidade chega ao fim 
com o niraakulta (um estado de bem-aventurança livre de 
inquietação e agitação alcançado após a Autorrealização) 
adquirido através do Gnani. A vida terrena significa agitação 
e inquietação. É realmente uma maravilha como as pessoas 
gostam disso!

Aqui [no caminho Akram], o Ser original é 
experienciado, portanto, há Atmaranjan. Em todos os outros 
lugares há manoranjan; onde quer que se vá, experimenta-
se manoranjan. O que significa manoranjan? A pessoa fica 
muito feliz e eufórica. Ela borbulha de excitação, assim 
como as bolhas da água fervente. E quando a pessoa 
esfria, ela volta para onde estava antes. Enquanto que aqui 
[no caminho Akram] tudo muda. Há uma transformação 
completa! Transforma completamente uma pessoa!

Jai Sat Chit Anand

(Consciência do Eterno é Bem-Aventurança)



NAV KALAMO
Nove Profundas Intenções Interiores

(Para serem recitadas três vezes ao dia, com devoção.)

(Peça por isso a “Dada Bhagwan” [o Senhor no seu interior]. 
Isso não é algo para ser recitado mecanicamente a cada dia. 
São intenções que devem permanecer em seu coração. Devem 
ser nutridas diariamente, com a consciência aplicada. A essência 
de todas as escrituras está incluída neste texto.)

1. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para 
não ferir, não levar alguém a ferir, nem instigar alguém a 
ferir o ego de qualquer ser vivo, nem mesmo no menor grau.

Conceda-me energia absoluta para não ferir, nem mesmo no 
menor grau, o ego de qualquer ser vivo e conduzir meus 
pensamentos, palavras e ações de uma maneira que sejam 
aceitos por todos.

2. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para 
não ferir, nem fazer com que alguém fira, nem instigar 
alguém a ferir as bases de qualquer religião, nem mesmo 
no menor grau.

Conceda-me energia absoluta para não ferir, nem mesmo 
no menor grau, as bases de qualquer religião, e conduzir 
meus pensamentos, palavras e ações de uma maneira que 
sejam aceitos por todos.

3. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para 
não criticar, ofender ou desrespeitar qualquer pregador, 
monge, freira ou chefe religioso.

4. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para 
não antipatizar, nem levar alguém a antipatizar, nem instigar 
alguém a antipatizar ou ter desprezo por qualquer ser vivo, 
nem mesmo no menor grau.

5. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para 
não falar, não levar alguém a falar, nem instigar alguém a 



falar qualquer palavra áspera ou prejudicial a qualquer ser 
vivo, nem mesmo no menor grau.

Se alguém falar em linguagem áspera ou prejudicial, 
conceda-me energia para falar gentil e suavemente em 
resposta. 

6. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para 
não ter, nem levar alguém a ter, nem instigar alguém a 
ter, nem mesmo no menor grau, quaisquer erros sexuais, 
desejos, gestos ou erros relacionados a pensamentos sexuais 
em relação a qualquer ser vivo, seja ele homem, mulher ou 
de orientação bissexual.

Conceda-me energia absoluta para estar continuamente livre 
de todos os impulsos sexuais.

7. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia para não ter 
tentação excessiva por nenhum tipo específico de sabor.

Conceda-me energia absoluta para fazer refeições com 
equilíbrio de todos os sabores.

8. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para 
não criticar, não fazer com que alguém critique, nem instigar 
alguém a criticar, ofender ou desrespeitar qualquer ser, esteja 
ele presente ou ausente, vivo ou morto.

9. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para 
tornar-me um instrumento para a salvação do mundo.

(Para maiores esclarecimentos, leia o livro “A Essência de 
Todas as Religiões”, de Dadashri.)

    



1.	 Adjust Everywhere
2.	 Anger
3.	 Aptavani - 1
4.	 Aptavani - 2
5.	 Aptavani - 4
6.	 Aptavani - 5
7.	 Aptavani - 6
8.	 Aptavani - 8
9.	 Aptavani - 9
10.	 Aptavani - 14 Part 1 & Part 2
11.	 Autobiography of Gnani 

Purush A.M.Patel
12.	 Avoid Clashes
13.	 Brahmacharya Attained 

Through Understanding 
Volume Two

14.	 Brahmacharya: Celibacy 
Attained With Understanding

15.	 Death: Before, During and 
After...

16.	 Flawless Vision
17.	 Generation Gap
18.	 Harmony in Marriage
19.	 Life Without Conflict
20.	 Money
21.	 Noble Use of Money
22.	 Non-Violence

23.	 Pratikraman: The Master Key 
That Resolves All Conflicts 
(Abridged & Big Volume)

24.	 Pure Love
25.	 Right Understanding to Help 

Others
26.	 Science of Karma
27.	 Science of Speech
28.	 Simple and Effective Science 

for Self-Realization
29.	 T h e  C u r r e n t  L i v i n g 

Tirthankara Shree Simandhar 
Swami

30.	 The Essence of All Religion
31.	 The Fault Is of the Sufferer
32.	 The Guru and the Disciple
33.	 The Hidden Meaning of 

Truth and Untruth
34.	 The Path to Breaking Free 

From Addiction
35.	 The Practice of Humanity
36.	 Trimantra
37.	 Whatever Has Happened Is 

Justice
38.	 Who Am I?
39.	 Worries

A revista Dadavani é publicada mensalmente em inglês.

LIVROS DE DADA BHAGWAN, DO AKRAM VIGNAN EM INGLÊS

1.	 A Ciência do Karma
2.	 A Essência de todas as 

Religiões
3.	 A Prática de Humanidade
4.	 A Responsabilidade é de 

Quem Sofre
5.	 A Visão Impecável
6.	 Adapte-se a tudo
7.	 Amor Puro
8.	 Autobiografia do Gnani 

Purush A. M. Patel
9.	 Autorrealização
10.	 Ciência da Fala
11.	 Diferença de Geração
12.	 Dinheiro
13.	 Evite Confrontos

LIVROS DE DADASHRI EM PORTUGÊS

14.	 Harmonia no Casamento
15.	 Morte
16.	 Não-Violência
17.	 Nobre Uso do Dinheiro
18.	 O Atual Tirthankara Vivo
19.	 O Guru e o Discípulo
20.	 O Que Quer Que Aconteça 

é Justiça
21.	 O significado oculto de 

verdade e inverdade
22.	 Onde Deus Mora (infantil)
23.	 Pratikraman
24.	 Preocupações
25.	 Quem sou Eu?
26.	 Raiva
27.	 Trimantra




