


Sem divórcio, nós 
somos uma família

DADAVANI

Material de estudo para Mahatmas



Editor: 	 Mr. Ajit C. Patel
	 Dada Bhagwan Vignan Foundation
	 1, Varun Apartment, 37, Shrimali Society, 
	 Opp. Navrangpura Police Station, 
	 Navrangpura, Ahmedabad: 380009.
	 Gujarat, India.
	 Tel.: +91 79 35002100, +91 9328661166-77

                   

	
©: 	 Dada Bhagwan Foundation, 
	 5, Mamta Park Society, B/h. Navgujarat College, 
	 Usmanpura, Ahmedabad-380014. Gujarat, India
	 Email:  info@dadabhagwan.org
	 Tel. : +91 9328661166-77

Nenhuma parte deste livro pode ser compartilhada, copiada, traduzida ou 
reproduzida de qualquer forma (inclusive armazenamento eletrônico ou 
gravação de áudio), sem a permissão por escrito do detentor dos direitos 
autorais. Esta publicação é licenciada somente para seu uso pessoal.

	  Versão Web Outubro 2025

Preço: 	 Humildade absoluta e a intenção de que “Eu não 

sei de nada”!

Nota: O assunto nesta Dadavani é uma tradução para o português de uma 
compilação editada do discurso repleto de conhecimento do Gnani Purush 
Dada Bhagwan.

Para mais informações, envie um e-mail para: info@br.dadabhagwan.org.



Trimantra

Os Três Mantras que destroem todos os obstáculos da vida
(Recite este mantra cinco vezes todas as manhãs e noites.)

Namo Vitaraagaya
Eu me curvo Àqueles que estão absolutamente livres de todo apego 

e aversão
Namo Arihantanam

Eu me curvo aos Seres vivos que aniquilaram todos os inimigos 
internos da raiva, orgulho, manipulação e ganância

Namo Siddhanam
Eu me curvo Àqueles que atingiram o estado de libertação total e 

definitiva
Namo Aayariyanam

Eu me curvo aos mestres Autorrealizados que transmitem o 
Conhecimento do Ser a outros

Namo Uvazzayanam
Eu me curvo Àqueles que receberam o Conhecimento do Ser e 

estão ajudando outros a alcançar o mesmo estado
Namo Loye Savva Sahunam

Eu me curvo Àqueles que receberam o Conhecimento do Ser, 
estejam eles onde estiverem
Eso Pancha Namukkaro

Estas cinco saudações
Savva Pavappanasano

Destroem todo o karma de demérito
Mangalanam cha Savvesim

De tudo que é auspicioso
Padhamam Havai Mangalam

Este é o mais elevado
Om Namo Bhagavate Vasudevaya

Eu me curvo Àqueles que alcançaram o Ser absoluto na forma 
humana

Om Namah Shivaya
Eu me curvo a todos os seres humanos que se tornaram instrumentos

para a salvação do mundo

Jai Sat Chit Anand
Consciência do Eterno é Bem-Aventurança

(O livro “Trimantra” de Dadashri, contém uma explicação mais detalhada.)



||1||

||2|| 

||3||



EDITORIAL
Na estrutura social deste mundo, devido ao ciclo 

de tempo, em todas as eras, as diferenças da prakruti 
(complexo não-Ser) são vistas na relação entre homem 
e mulher, marido e mulher. Em Satyug (era do ciclo de 
tempo caracterizada pela unidade em pensamentos, fala e 
ações), devido à simplicidade da prakruti, um marido e 
uma mulher raramente tinham problemas na vida! Hoje, 
em Kaliyug (a era atual do ciclo de tempo caracterizada 
pela falta de unidade em pensamentos, fala e ações), vemos 
muitos conflitos e matbhed (divisão devido a diferenças 
de opinião) entre marido e mulher todos os dias, em todos 
os lares. Em geral, o que vemos é que o matbhed começa 
com o vichaarbhed (divisão devido a uma diferença de 
pensamentos), que então leva ao munbhed (divisão devido 
a diferenças de opinião em um nível extremo, onde não é 
possível alcançar unidade e harmonia) e, finalmente, termina 
em divórcio. Nesta edição atual, obterá a compreensão 
correta das causas, efeitos e soluções do divórcio, que foram 
compiladas a partir das satsangs (discursos espirituais) do 
absolutamente reverenciado Dada Bhagwan [Dadashri].

Na vida conjugal, se um marido e uma esposa não 
conseguem se adaptar um ao outro, o que devem fazer? 
Devem se divorciar? Em resposta a isso, Dadashri diz 
que, se você não vai casar novamente, então se divorcie. 
Que garantia há de que encontrará outro marido ou esposa 
que seja sincero? O divórcio afeta profundamente o estado 
mental de uma criança; os pais sentirão o nisasa (efeitos 
negativos das emoções dolorosas causadas aos outros) dos 
filhos! Na verdade, as pessoas se divorciam por pura falta 
de consciência!

Somos o povo espiritualmente elevado da Índia; isto 
combina conosco? O povo da Índia tolera qualquer tipo de 
matbhed, enquanto os estrangeiros se divorciam após um 



único matbhed. Qual é o segredo por trás disto? Nós nos 
desenvolvemos [espiritualmente] e nos tornamos indianos 
depois de ter feito pratikraman (confessar, pedir desculpas 
e resolver não repetir um erro) em vidas passadas, é por 
isso que somos capazes de tolerar uns aos outros, enquanto 
aqueles que não fizeram pratikraman não são capazes de 
tolerar uns aos outros. Com pratikraman, é possível limpar 
o casamento com equanimidade.

Dadashri diz que, na “minha família”, se uma pessoa 
rompe [o relacionamento], a outra pessoa deve consertá-
lo. Apesar disso, se as pessoas ainda não conseguem 
encontrar uma solução, só então eles se divorciam. No 
entanto, “nós” damos apenas uma declaração: “ajuste-se 
em todos os lugares”. Ao se casar, você fez uma “promessa 
de pagamento”. Qual é o significado de “minha família”? 
Pode haver vichaarbhed nela, mas certamente não haveria 
conflitos ou interferências.

Não aprendemos a viver como “minha família”; nós 
estudamos tudo o mais, mas não deveríamos primeiro 
aprender como interagir com nossa esposa, nosso marido 
e nossos filhos? Na vida terrena, apenas um especialista, 
uma pessoa experiente, pode ensinar como consertar um 
furo! Em muitas famílias, os preparativos para o divórcio 
estão sendo feitos, pois as pessoas não abandonam o que 
elas mantiveram devido à falta de compreensão correta. 
Dadashri deu a essas pessoas a dádiva da arte de como viver 
uma vida terrena. Ele removeu os “fantasmas” de matbhed 
e munbhed para elas e os reuniu. A oração fervorosa é que 
todo marido e esposa deixe para trás [as suas diferenças] 
como uma família, aprenda a viver uns com os outros com 
amor, limpe os “arquivos” com equanimidade e progrida 
no caminho para moksha (libertação).

Jai Sat Chit Anand



Nota Especial ao Leitor
Dadashri deu explicações detalhadas para esta Ciência 

na língua Gujarati e Ele exortou aqueles que querem entender 
sua profundidade, a aprender Gujarati. Ao ler estas traduções, 
se você sente que há algum tipo de contradição, então é o 
erro dos tradutores e a compreensão do assunto deve ser 
esclarecida com o Gnani vivo.

O termo Alma pura é usado pelo Gnani Purush para 
o Ser desperto, depois do Gnan Vidhi. A palavra Ser, com 
um “S” maiúsculo, refere-se ao Ser desperto que é separado 
do ser terreno, que é escrito com um “s” minúsculo. Da 
mesma forma, o uso de Você ou Seu no meio de uma frase, 
com uma primeira letra maiúscula, ou “Você”, “Seu” em 
citações simples no início da frase, refere-se ao estado do Ser 
desperto ou Pragnya. Onde quer que o nome “Chandubhai” 
seja usado, o leitor deve substituir seu nome e ler o assunto 
de acordo.

Observe também que o conteúdo entre parênteses  é 
a tradução da(s) palavra(s) que precede(m) os parênteses. 
Enquanto o conteúdo entre colchetes visa proporcionar maior 
clareza do assunto que precede os parênteses, que não está 
presente no Gujarati original.

Onde quer que Dadashri use o termo “nós” ou “nosso”, 
Ele está se referindo a Ele mesmo, o Gnani Purush. O 
pronome masculino de terceira pessoa “ele” e, da mesma 
forma, o pronome objeto “dele” têm sido usados em grande 
parte durante toda a tradução. É desnecessário dizer que 
“ele” inclui “ela” e “ele”. 

Para referência, um glossário de todas as palavras de 
Gujarati está disponível em: http://www.dadabhagwan.org/
books-media/glossary/.





7

DADAVANI

Sem divórcio, somos uma família
Se as coisas derem errado para um casal incompatível, 

então um dos dois deve se manter calmo

Os casamentos terminam de duas maneiras: às vezes 
prosperam, às vezes terminam em desastre. Você se casou, 
provou os “frutos” do casamento e agora precisa permanecer 
vitaraag (livre de apego e aversão). Esta vida terrena é 
realmente “amarga”, mas as pessoas se esquecem disso por 
causa do apego ilusório (moha). Depois de levar uma surra, 
o apego ilusório toma conta novamente. Esse é realmente o 
“enigma”. Se a ignorância do Ser (agnan) termina e alguém 
alcança o Conhecimento da Sua forma como o Ser, então 
esse “enigma” não O incomodará. Uma vez que o Gnani 
Purush (aquele que realizou o Ser e é capaz de fazer o 
mesmo pelos outros) lhe concede o Conhecimento do Ser, 
o “enigma” é resolvido e Você receberá o selo de moksha 
(libertação)!

Interlocutor: [Geralmente, em Kaliyug (a era atual 
do ciclo do tempo caracterizada pela falta de unidade no 
pensamento, fala e ação)], noventa e nove por cento dos 
casais são incompatíveis.

Dadashri: Este é sempre o caso para casais 



8

considerados incompatíveis; em Kaliyug, se um casal se 
tornou incompatível, então essa incompatibilidade irá levá-
los a uma forma de vida superior ou a uma forma de vida 
muito inferior. A incompatibilidade é capaz de fazer uma 
das duas coisas, enquanto a compatibilidade não faz isso. A 
incompatibilidade irá levá-los a uma forma de vida superior, 
enquanto a compatibilidade irá fazê-los vagar.

Interlocutor: O efeito deste Dushamkaal (a era 
atual do ciclo do tempo caracterizada pela falta de unidade 
no pensamento, fala e ação) é tal que, se um casal é 
incompatível, qual é a possibilidade de eles irem para uma 
forma de vida superior?

Dadashri: Não muita. Nesta era do ciclo do tempo, 
mais pessoas irão para uma forma de vida inferior. Então é 
assim que tudo isto é; esta era do ciclo do tempo é assim. 
Só “nós” sabemos como “nós” vencemos.

Interlocutor: Explique isso a todos. É exatamente 
isso que todos querem saber.

Dadashri: Até agora, Hirabaa se curva aqui e faz 
darshan (visualização devocional) todas as manhãs. Ela faz 
darshan todas as noites, coloca o pé [de Dada] na cabeça 
e depois faz o vidhi (bênçãos silenciosas auspiciosas aos 
pés do Gnani). A nossa interação continua assim até hoje. 
A nossa interação não se deteriorou, não é? 

O que você deve fazer se estiver num casamento 
incompatível? Se o seu cônjuge fica zangado, então você 
deve manter a calma, mesmo que você seja o mais resistente. 
Mas se o seu cônjuge fica zangado e você também, então 
o que resta?

Interlocutor: Mas Dada, de onde eu posso obter esse 
tipo de estabilidade? Quando é que essa compreensão se 
estabelecerá?



9

Dadashri: Sim, isso está correto, essa estabilidade 
não se estabelece [facilmente]. É porque essa compreensão 
não se estabeleceu que todo este “estoque” [pessoas] está 
indo para uma forma de vida inferior!

Quando casais não sabem como viver, eles se divorciam

Interlocutor: Se um marido e uma esposa não 
conseguem se adaptar um ao outro, o que devem fazer? 
Devem se divorciar?

Dadashri: Se eles não conseguem se adaptar e, 
mesmo tentando, eles não conseguem, então as coisas vão 
se deteriorar para ambos. Em vez disso, eles devem se 
divorciar. Algum dos seus amigos está nesta situação?

Interlocutor: Sim.

Dadashri: Este Kaliyug é tal que a pessoa tem de 
se divorciar. Isto é porque ele não sabe como viver como 
ser humano.

Interlocutor: Mas, em vez de sofrer mentalmente 
todos os dias e brigar, e se eles se divorciarem?

Dadashri: Eles podem se divorciar, mas somente se 
não forem se casar novamente. Digamos que o casamento 
tenha dado certo para você, mas mais tarde, se surgir uma 
matbhed (divisão devido a diferenças de opinião) entre 
vocês dois, o que surgirá dentro de você? Nesse momento, 
você sentiria muita felicidade? Quando surge uma matbhed, 
como a sua esposa se sente? [O que acontece] quando surge 
uma matbhed entre vocês dois? Por que você não diz nada, 
querida senhora? Diga alguma coisa, você é instruída. Você 
entende, não é?

Interlocutor: Hoje em dia, matbhed significa divórcio.

Dadashri: Eles se divorciam, não é? Sim, matbhed 



10

definitivamente surgirá. Matbhed não pode deixar de 
acontecer! Você nunca viu matbhed em sua casa?

Interlocutor: Mas ambos também fazem concessões, 
não é?

Dadashri: Sim, também se fazem concessões, mas 
ainda assim há matbhed, não é verdade?

Interlocutor: Certamente que sim.

Dadashri: É preciso fazer concessões. Mesmo que 
esteja sentado ao lado de alguém num trem, se essa pessoa 
tiver uma natureza estranha, você tem de aguentá-la até ela 
sair. Da mesma forma, se a sua esposa tem uma natureza 
estranha, você tem de aprender a viver com ela. Se você 
não fizer concessões, então [a sua relação] vai acabar, você 
terá que se divorciar.

Interlocutor: Neste momento, a relação chegou até 
matbhed.

Dadashri: É exatamente isso que estou dizendo! Isso 
não é bom, não fica bem em público. Não faz sentido. 
Mas você ainda pode melhorar isso. Você tem uma forma 
de vida humana, então você pode melhorar isto. Por que 
isto deveria ser assim? Você é um tolo por continuar com 
esse absurdo! Você tem que entender um pouco, não é? 
Você entendeu, não é? É preciso permanecer “supérfluo” 
[superficial] em tudo isto, mas algumas pessoas acabaram 
se tornando maridos dominadores de suas esposas. Ei, 
mortal, por que você está exercendo seu domínio como 
marido? Você é marido apenas enquanto estiver vivendo e 
a sua esposa não se divorciar de você. Se ela se divorciar 
de você, então você não será chamado de marido, certo?

Ninguém além de um humano exerce o seu domínio 
como marido. Hoje em dia, as pessoas se divorciam, não 
é? Ele dirá ao advogado: “Vou te dar mil a duas mil rúpias. 



11

Faça o meu divórcio”. Até o advogado dirá: “Sim, eu faço 
isto para você”. Ei, você vai pedir o divórcio. Por que 
você decidiu fazer com que os outros se divorciassem? É 
por isso que “nós” damos o Gnan (Conhecimento do Ser) 
rapidamente. Fundamentalmente, nós devemos garantir que 
a raiva, orgulho, manipulação e ganância desapareçam e 
que o matbhed diminua.

Quando ocorre munbhed, a pessoa se divorcia

Interlocutor: Em questões terrenas, se houver 
matbhed, isso é considerado vichaarbhed (divisão devido a 
uma diferença de pensamentos) ou é considerado matbhed?

Dadashri: Isto é considerado matbhed. Se a pessoa 
alcançou este Gnan, então é considerado vichaarbhed. Caso 
contrário, é considerado matbhed. Matbhed pode lhe dar 
um golpe repentino!

Interlocutor: Se houver menos matbhed, então isto 
é bom, não é?

Dadashri: Não se deve ter matbhed de forma 
alguma. Se alguém tem matbhed, então isso nem sequer é 
considerado humanidade. Isto é porque, às vezes, matbhed 
leva a munbhed (divisão devido a diferenças de opinião a 
um nível extremo, onde não é possível alcançar unidade e 
harmonia). Se matbhed se transformar em munbhed, então 
coisas como “Você é assim, volte para a casa dos seus pais” 
começarão a acontecer. Depois disso, não restará alegria no 
casamento. Portanto, conserve o casamento de uma forma 
ou de outra.

Matbhed significa a presença do ego. Você gosta 
de matbhed? Quando o matbhed se desenvolve, surgem 
discussões e preocupações. Quando as pessoas questionam 
a inteligência umas das outras, matbhed ocorre na base. É 
preciso permanecer cauteloso nessa situação. O que acontece 



12

em munbhed? Quando o munbhed acontece, as pessoas se 
divorciam e quando tanbhed (separação física, como no 
momento da morte) acontece, um deles vai para a sepultura!

Quem cria discórdia é o responsável

Interlocutor: Dada, quando marido e mulher 
têm um desentendimento e se divorciam, de quem é a 
responsabilidade? Isso é considerado o desdobramento 
do karma deles? O que é isto? De quem é realmente a 
responsabilidade?

Dadashri: É tudo o desdobramento do karma! Tudo o 
que acontece, na verdade, na realidade, é o desdobramento 
do karma! Então, seja qual for o desdobramento do karma, 
seja ele errado ou ruim, é de fato o desdobramento do 
karma que faz com que isto aconteça; portanto, ninguém 
tem voz nessa questão. Outros podem se tornar um nimit 
(um aparente fazedor que é simplesmente instrumento no 
desdobramento do karma) ao criar uma discórdia, mas, em 
última análise, é o desdobramento do karma. As pessoas 
podem se deparar com um nimit que cria uma discórdia, 
como em: “Essa pessoa criou a discórdia que os levou ao 
divórcio”.

Interlocutor: Dada, de quem é a responsabilidade? 
Se eles se divorciam, de quem é a responsabilidade?

Dadashri: Daquele que criou a discórdia.

Se há brigas em casa, então se torne à prova de brigas

Interlocutor: Eu não quero brigar. Se eu nunca brigo, 
mas todos em casa continuam a brigar diariamente, o eu 
que devo fazer?

Dadashri: Você deve se tornar à prova de brigas. 
Somente se você se tornar à prova de brigas, você será capaz 
de viver nesta vida terrena. “Nós” faremos com que você 



13

se torne à prova de brigas. Você deve se tornar tal que até 
mesmo a pessoa que vem brigar com você se canse. Isto 
deve ser tal que ninguém neste mundo possa lhe deprimir. 
Uma vez que você se torna à prova de brigas, então não 
haverá nenhum problema, não é? Se as pessoas quiserem 
brigar com você, quiserem insultá-lo, mesmo assim, não 
haverá problema, e ainda assim você não será chamado 
de descarado. Pelo contrário, a sua jagruti (consciência 
desperta) aumentará tremendamente. 

As brigas da vida passada fazem com que a vingança 
fique vinculada, e essa vingança está hoje [nesta vida] 
sendo paga na forma de brigas. Uma semente de vingança é 
plantada no momento da briga; ela brotará na próxima vida.

Interlocutor: Então, como essa semente pode ser 
destruída?

Dadashri: Gradualmente, se você continua limpando 
com equanimidade, ela pode ser destruída. Se uma semente 
de vingança severa foi plantada, então levará algum tempo; 
você terá que ser paciente. Você terá que fazer muito 
pratikraman. Ninguém está tirando nada de você. Você 
recebe duas refeições por dia, tem roupas para vestir, o que 
mais você precisa? Eles podem trancá-lo no seu quarto e 
ir embora, mas tudo com o que você precisa se preocupar 
é em receber duas refeições por dia. Não há problema 
mesmo que eles o prendam; você pode ir dormir. Você 
pode ter criado tal vingança na vida passada que eles o 
prendem e vão embora! Vingança, e mais ainda vingança 
que foi vinculada devido à falta de compreensão! Se tivesse 
sido vinculada com compreensão, então você poderia pelo 
menos entender que “essa [vingança] foi vinculada com 
compreensão” e, com isso, uma solução pode surgir. No 
entanto, se ela foi vinculada por falta de compreensão, como 
pode ser resolvida? Então, nesse caso, você deve abandonar 



14

o assunto. Você deve abandonar toda a vingança nesta 
mesma vida. “Nós” mostraremos a você como fazer isso. 

Os percevejos que picam são muito gentis, mas aqui 
o marido “morde” a esposa. A esposa “morde” o marido e 
isso é insuportável. Ela “morde” ou não?

Interlocutor: Sim, ela “morde”.

Dadashri: Então essa “mordida” deve parar. Os 
percevejos picam e depois vão embora. Os pobres insetos 
vão embora assim que enchem o estômago. Mas a esposa 
continua sempre a “morder”. Um homem me disse: “A 
minha esposa ‘me pica’ como uma cobra!” Você, mortal, 
por que se casou com uma cobra? Então, você também não 
é uma cobra? Uma cobra fêmea viria [casar-se com você] 
assim, sem mais nem menos? Uma cobra fêmea só viria 
se houvesse uma cobra macho, não é?

Todo o sofrimento que você tem é devido ao seu 
próprio karma. É por isso que se tem uma esposa ou um 
marido assim. E por que só ele teve uma esposa assim? 
Na verdade, ele continua a brigar com a esposa. Ei, a 
responsabilidade é do seu karma! Mas as pessoas acusam o 
nimit. A esposa é um nimit. Por que você está acusando o 
nimit? Você ganhará alguma coisa acusando o nimit? Você 
obterá uma forma de vida inferior.

Interlocutor: Quando ambos o marido e a esposa estão 
brigando, o karma de quem devemos considerar como ruim?

Dadashri: Considere o da pessoa que se cansa.

Interlocutor: Nenhum dos dois se cansa quando se 
trata de brigar, eles continuam brigando!

Dadashri: Nesse caso, o karma ruim é de ambos. 
Tudo isso acontece devido à falta de entendimento correto.



15

Após o divórcio, sente-se o nisasa das crianças

Interlocutor: Hoje em dia, todos se divorciam, se 
separam. Além disso, eles se divorciam mesmo tendo filhos 
muito pequenos, então os pais não sentiriam o nisaso (efeitos 
negativos das emoções dolorosas causadas aos outros) das 
crianças?

Dadashri: Eles sentem, mas o que eles podem fazer? 
Na verdade, um casal não deveria se divorciar. Eles deveriam 
preservar o seu casamento. Se eles tivessem se divorciado 
antes de ter filhos, então não haveria problema, mas se eles 
se divorciarem depois de ter filhos, eles sentirão o nisaso 
das crianças, não é mesmo?

Interlocutor: Pode acontecer que, se a mãe e o pai 
não estão felizes, eles estão infelizes e, portanto, os filhos 
também se tornarem infelizes?

Dadashri: Mas é melhor para eles não se divorciarem 
se eles tiverem filhos. Porque as crianças acabarão se 
perguntando se devem ficar com o pai ou com a mãe.

Interlocutor: Se a mente do pai da criança não 
funciona de forma alguma, ele não faz nenhum trabalho, 
não sabe como administrar o motel e fica confinado dentro 
das quatro paredes da casa, o que se pode fazer?

Dadashri: O que você pode fazer a esse respeito? Que 
garantia há de que você encontrará outro marido melhor 
do que ele?

Interlocutor: Não há garantia...

Dadashri: Se o segundo marido for [pior] e maltrata 
você, o que você fará? Muitas mulheres enfrentaram essa 
situação em que o primeiro marido era melhor. Sua tola, 
você deveria ter ficado lá! Você precisa compreender isso 
interiormente ou não?



16

Interlocutor: Se nós confiássemos isto a Dada, então 
nós vamos conseguir um marido melhor, não é?

Dadashri: Se você conseguir obter um bom marido 
e, após três anos, ele tiver um ataque cardíaco, então o que 
você fará? Neste mundo repleto de medo, o que é tudo isto? 
Seria melhor dizer: “Tudo o que aconteceu está correto” e 
aceitar isto. Se, após três anos, ele tiver um ataque cardíaco, 
então você se lembrará do seu marido anterior. Ser mortal, 
você deixou o marido anterior e chegou a este que teve 
um ataque cardíaco! Então, senhora, tudo isto é um fiasco!

Se vocês se separaram, então eu farei com que vocês 
entendam que devem se tolerar um ao outro desta forma. 
Eu mostrarei a vocês o caminho, então você não sentirá 
isto como um peso, e ele também não sentirá isto como 
um peso. Eu resolverei as coisas para vocês dois.

Caso contrário, vocês sentirão o nisaso da criança. A 
pobre criança não pertence ao pai nem à mãe!

Agora, se você arranjasse outro marido e ele resulta 
em ser ainda pior, então o que se pode dizer sobre isso? 
Por fora, ele veste um casaco e calças bonitos e parece 
elegante e bonito, mas por dentro, se ele resultasse em ser 
uma “manga azeda”, como você saberá isso? Uma manga 
pode parecer por fora “de primeira classe”, mas quando 
você a corta, ela pode resultar azeda! Uma manga pode 
ser azeda por dentro?

Interlocutor: Sim, ela pode.

Dadashri: Isso mesmo! Não há certeza, não é? 
Portanto, não há garantia. Então diga que o que você 
“provou” é bom. Este mundo é tal que não vale a pena 
ter muita esperança. Então, senhora, eu vou lhe explicar 
que é assim que você deve lidar com o seu esposo. Então 
você se sentirá muito feliz. Não há absolutamente nenhuma 



17

garantia [do que acontecerá]. Não vale a pena casar neste 
mundo, nem uma única vez. Mas, por outro lado, também 
não se pode viver sem casar. Que confusão é esta? Não 
vale a pena casar neste mundo, e não se pode viver sem 
casar. É preciso encontrar uma saída para esta dificuldade.

Interlocutor: De que maneira?

Dadashri: Se você me perguntar o caminho em 
particular, então eu lhe mostrarei tudo. “Como lidar com 
o seu marido”. Eu lhe mostrarei tudo isso. Fora isso, não 
há graça em arranjar um novo marido. Se você arranjar 
um novo marido e ele tiver um ataque cardíaco após três 
anos, o que você fará? E o que você faria se ele virasse 
um alcoólatra?

Interlocutor: Portanto, você deve invocar o 
entendimento interior de que ninguém é perfeito neste 
mundo.

Dadashri: Não, eu lhe darei o entendimento para 
isso. Se você tenta estabelecer o entendimento por você 
mesma, então ele não durará muito tempo. E eu lhe darei 
o entendimento correto, do tipo que vai durar, do tipo 
que durará para sempre! O que você estabelecer através 
do seu entendimento desaparecerá amanhã de manhã. O 
entendimento que você definiu não funcionará. Eu lhe darei 
o entendimento correto. Eu farei o “mais” e o “menos” e 
lhe darei! Você deve entender isto pelo bem dos seus filhos. 
Mesmo que haja apenas um ou dois filhos, eles ficarão sem 
qualquer apoio! Será que não ficarão sem qualquer apoio?

Interlocutor: Eles ficarão sem qualquer apoio.

Dadashri: Onde está a mãe? Onde está o pai? Se 
uma pessoa perde a perna, logo ela não viveria com isto 
pelo resto da vida ou ela cometeria suicídio?

Interlocutor: Ela viveria com isto.



18

Dadashri: Ele cometeria suicídio ou viveria com a 
perna amputada? Sim... da mesma forma, este [divórcio] é, 
na verdade, como perder a sua perna. “Nós” lhe daremos o 
entendimento, caso contrário, se você se aprofundar nisto 
por conta própria, você ficará ainda mais preso. “Nós” 
encontramos um caminho para que você se torne menos 
preso. Porque “nós” não temos nada a ganhar com isto, 
além disso, “nós” procuramos o seu benefício, para que 
você não sofra, para que você sofra menos. Alguém dirá: 
“Eu não cometerei suicídio mesmo que a minha perna fique 
fraturada. Veja, eu sou capaz de viver em paz!” Uma vez 
que você consegue conviver com todas essas coisas, deve 
aprender a conviver com ele, o marido, também.

Limpe o que não lhe convém

Não há outra escolha a não ser se casar. Porque, se 
você viver sem casar, você não terá valor neste mundo. As 
pessoas dirão: “Olha, lá vai ela!” Assim, deve ter algum 
tipo de vida entre as pessoas, não é? Você se casou, então 
deve dizer: “O meu marido é o melhor”. Isso significa que 
não há nada neste mundo que seja ruim.

Interlocutor: Se eu disser que ele é o melhor, então 
isto vai lhe subir à cabeça.

Dadashri: Não, não vai lhe subir à cabeça. O pobre 
homem continua a trabalhar fora o dia inteiro, então isso 
vai lhe subir à cabeça? Você deve aprender a conviver com 
o marido que tem. Você pode ir e arranjar outro? Pode 
comprar um? E se der alguns passos errados, se tiver que 
se divorciar, então, pelo contrário, isto vai parecer ruim. 
Alguém vai perguntar: “Ela é divorciada?” Para onde mais 
você pode ir? Em vez disso, já que se casou com um 
[marido], deve limpar isso. Entenda que é assim em todos 
os lugares, e pode não ser do seu agrado, mas o que você 
pode fazer? Para onde pode ir agora? Portanto, você deve 



19

limpar [com equanimidade] este [marido] que tem. Nós 
somos indianos. Quantas vezes devemos trocar de marido? 
Este marido com quem se casou... aquele que conseguiu, 
é o correto! Você deve deixar o assunto de lado! E para 
os homens, a esposa que eles têm, mesmo que ela reclame 
muito, é melhor limpar [com equanimidade].

Se alguém perguntar: “Como está a sua vida de 
casada?”, Então você deve dizer: “Está boa”. Não deve 
dizer: “Está bem”. Diga: “Está muito boa”. Toda casa tem 
seus problemas e é inevitável que haja infelicidade. Pode 
ser em maior ou menor grau.

Você deve aprender a conviver com quem quer que seja 
que você tenha

Em Mumbai, a vida conjugal de uma senhora 
estava ficando “fragmentada”. O seu marido tinha um 
relacionamento secreto com outra mulher. Esta senhora 
descobriu isto e começaram discussões intensas. Então a 
senhora me contou: “Ele é assim. O que devo fazer? Eu 
quero fugir dele”. Eu lhe disse: “Se você encontrar um 
homem que siga o voto de fidelidade a uma única esposa, 
então pode fugir dele. Caso contrário, como encontrará outro 
que seja bom? Você só tem um, não é?” Então ela disse: 
“Sim, só um.” Então, eu lhe disse: “Muito bem. Aprenda 
a conviver com ele. Tenha uma mente generosa. Você não 
encontrará outro melhor do que ele.”

Uma senhora dizia: “Eu não consegui um bom marido, 
então minha vida está arruinada”. Perguntei a ela: “Sua vida 
teria melhorado se você tivesse conseguido um bom marido? 
Você não sabe que estamos em Kaliyug?” Em Kaliyug, você 
não pode encontrar um bom marido ou uma boa esposa. 
Todo este “estoque” é lixo! Não vale a pena escolher deste 
“estoque”. Portanto, você não deve escolher dele, você 
deve resolver isto. Deve resolver esta conta kármica; você 



20

deve resolver isto. Enquanto isso, as pessoas andam por aí 
tentando encontrar um marido ou uma esposa. Ei, mortal, 
apenas resolva tudo isto! Você deve chegar a uma resolução 
de forma que os conflitos sejam reduzidos.

Interlocutor: Dada, a circunstância que ela encontrou 
deve ser parte de sua conta kármica, certo?

Dadashri: Sem uma conta kármica, ela não teria 
passado por isto!

Depois de colocar um dhebru (pão achatado de feno-
grego e milho-miúdo) dentro de uma gaiola, quantos [ratos] 
forem apanhados está correto! Da mesma forma, alguém 
com ganância intensa fica preso neste mundo. Você não 
deve ter ganância intensa, não é mesmo? Tenha orgulho de 
quem quer que tenha conseguido [como cônjuge]!

Todas estas pessoas se casam para serem felizes, mas 
as pobres pessoas ficam infelizes por dentro! Porque ser feliz 
ou infeliz não está sob o controle de ninguém. Está sujeito 
ao karma da vida passada. Não há como escapar disto. É 
preciso aprender a conviver com o cônjuge. Esta é a vida 
terrena, então certamente alguém sofrerá feridas, certo? Até 
mesmo a mulher da casa pode dizer: “Esta ferida não vai 
mais sarar”. Mas, uma vez que ela é atraída de volta para a 
vida terrena, a ferida cicatriza. Ela prevalece em um estado 
de inconsciência, não é mesmo? É devido ao moha (apego 
ilusório) que existe um estado de inconsciência. As feridas 
cicatrizam devido ao moha. Se as feridas não cicatrizassem, 
ela alcançaria um estado de desapego pela vida terrena 
(vairaagya), não é mesmo? O que pode ser chamado de 
moha? É quando alguém tem muitas experiências, mas 
depois esquece todas elas. Quando um homem se divorcia, 
ele decide nunca mais se casar com outra mulher, mas ele 
se casa novamente!

Portanto, até mesmo o marido procura uma boa 



21

esposa. Ei, mortal, nestes tempos, você deve esclarecer a 
questão de uma forma ou de outra. Quando você se senta 
num trem aqui, aqueles que estão sentados ao seu lado 
também não serão bons e diretos. Quando você os instigar 
um pouco, então você saberá. Portanto, de uma forma ou 
de outra, você deve terminar esta viagem de trem. Neste 
momento, estes são passageiros da primeira classe? São 
todos [passageiros] da segunda classe! Os maridos que eram 
passageiros da primeira classe eram diferentes. Naquela 
época, as mulheres eram como Sita [uma figura central do 
antigo épico hindu Ramayana. Ela era casada com o deus 
Rama e é conhecida pela sua virtude, beleza e devoção]. 
Os maridos eram como Ram [uma figura central do antigo 
épico hindu Ramayana. Ele alcançou o estado absoluto do 
Ser e a libertação final nessa vida.] naquela época. Este 
“estoque” atual é de primeira classe?

Se arranjar outro marido, será a mesma coisa! Em 
vez disso, aprenda a conviver com o que tem e faça o seu 
trabalho. O que você acha? Sim, atualmente este é o estoque 
de Kaliyug, então você deve limpar as coisas de forma que 
os conflitos não aumentem. Os conflitos são inevitáveis, 
mas limpe-os de forma que não aumentem.

Não manter boa comunicação significa que existe um 
fardo

Interlocutor: [Durante conflitos] É possível esclarecer 
a questão declarando que não se manterá uma boa 
comunicação com o cônjuge?

Dadashri: Não é possível. Se você encontra essa 
pessoa, você deve dizer: “Como você está?” Se ela reagir 
com hostilidade, deve resolver calmamente [esse “arquivo”] 
com equanimidade. Você terá que resolver isso mais cedo ou 
mais tarde, não é? Não falar com a outra pessoa significa 
que o assunto foi esclarecido? É porque não está sendo 



22

esclarecido que as pessoas não falam umas com as outras. 
Não se falar significa que há um fardo, um fardo do que não 
foi esclarecido. Você deve abordar imediatamente a outra 
pessoa e dizer: “Espere, diga-me se eu fiz algo errado. Eu 
cometo muitos erros. Você é muito inteligente e educada, 
por isso não comete erros, mas eu não sou tão educado, por 
isso cometo muitos erros.” Se disser isso, ela ficará feliz.

Interlocutor: O que devo fazer se ela não se abrandar 
mesmo depois de dizer isso?

Dadashri: O que você deve fazer se ela não amolecer? 
Você deve dizer isto e depois deixar para lá. Que solução há 
depois disso? Ela amolecerá algum dia. Ela não vai ceder 
só porque você a repreende. Ela pode parecer ter amolecido 
hoje, mas guardará isso mentalmente e, quando você ceder, 
é aí que ela vai descontar em você. Portanto, este mundo 
está cheio de vingança. A lei da natureza é que todo ser vivo 
vincula vingança; eles retêm dentro deles aqueles parmanu 
(as menores, mais indivisíveis e indestrutíveis partículas 
da matéria) [da vingança]. Portanto, você deve resolver o 
“caso” completamente.

Interlocutor: O que devo fazer se tento quebrar 
o silêncio dizendo: “A responsabilidade foi minha, peço 
perdão”, mas ela se torna ainda mais arrogante?

Dadashri: Então você deve parar de falar. Você deve 
parar de falar sabendo que a natureza dela é rebelde. Se 
ela tem a ideia errada de que “quem cede é fraco”, então 
você deve ficar longe dela. Então, o que quer que aconteça 
está correto. No entanto, você deve encontrar uma solução 
com aqueles que são sinceros. Não consegue dizer quem 
na sua casa é sincero e quem não é?

Interlocutor: Se a outra pessoa não é sincera, devo 
cortar minhas interações com ela?



23

Dadashri: Você não deve. As interações terrenas não 
podem ser quebradas cortando-as. As interações terrenas não 
são do tipo que podem ser quebradas cortando-as. Portanto, 
você deve permanecer em silêncio, com o entendimento 
de que um dia ela ficará zangada e a sua conta kármica 
terminará. Se você permanece em silêncio, então um dia ela 
ficará zangada e dirá: “Você não está dizendo nada. Você 
não disse nada por tantos dias.” Quando ela fica zangada 
assim, a sua conta kármica terminará.

Interlocutor: Fale sobre esta arte de não dizer nada.

Dadashri: Esta arte de não falar não é algo que os 
outros possam aprender. É uma arte muito difícil! Antes que 
a outra pessoa chegue à sua frente, você deve conversar 
com a sua Alma pura e acalmar tudo primeiro. Depois 
disso, não diga nada; com isso, toda a sua situação será 
esclarecida. É uma arte difícil. Então, quando chegar a sua 
hora, pergunte-me e eu lhe mostrarei tudo. Quando chegar 
essa etapa, aprenda isto. Mas, por enquanto, não brigue em 
casa de forma alguma. Aqueles de casa são considerados 
seus. Se você magoar algum deles, isso é um sinal perigoso 
de que você irá para o inferno! O mundo surgiu do apego 
e da aversão e cessará com a equanimidade.

A compreensão correta de limpar com equanimidade

Interlocutor: A resolução com equanimidade 
(sambhaave nikaal) não acontece.

Dadashri: Isto não acontece? Então o que acontece?

Interlocutor: No meu caso, o “arquivo” número dois 
[a minha esposa] é totalmente oposto a mim. É por isso 
que tenho conflitos com ela e não consigo limpar isso com 
equanimidade.

Dadashri: Mas Você deve dizer a Chandubhai: “Limpe 
isso com equanimidade!” Contudo, se ela [a conta kármica] 



24

for muito pegajosa, se for nikaachit (tão forte que não haja 
outra opção a não ser suportá-la), então levará algum tempo.

Interlocutor: Com os outros isto acontece facilmente, 
mas com ela não.

Dadashri: Agora, faça isto com cuidado. Assim como 
quando você retira um curativo, faça isto de forma que não 
doa; faça isto devagar e com delicadeza.

Interlocutor: Para nós, nosso matbhed está aumentando.

Dadashri: Mas por que o matbhed está aumentando? 
Você não deveria seguir a Agna (diretriz que preserva a 
consciência como o Ser no Akram Vignan) de limpar com 
equanimidade?

Interlocutor: Mas, apesar de seguir a Agna de limpar 
com equanimidade, este mesmo estado de coisas persiste.

Dadashri: Não, não é assim. [Decida que Você quer] 
Limpar com equanimidade. Se seguir essa Agna, então nada 
persiste. Há tanto poder de fala (vachanbal) nessa frase [a 
Agna] que você nem consegue imaginar!

Interlocutor: Mas ao limpar com equanimidade, o 
pensamento é apenas unilateral, não é?

Dadashri: Não diga que isso é unilateral. Simplesmente 
decida que quer limpar com equanimidade. Então isto 
continuará acontecendo por si só. Mesmo que não aconteça, 
então, como [as camadas] de uma cebola, uma camada 
será definitivamente removida. Então a segunda camada da 
cebola ficará visível. Mas a segunda camada será removida 
na próxima vez e, desta forma, a cebola desaparecerá 
completamente. Isto é a Ciência! Há recompensas 
instantâneas aqui; há exatidão. “Você” deve continuar Vendo 
o que Chandubhai está fazendo. “Veja” a Alma pura na outra 
pessoa e limpe o “arquivo” com equanimidade!



25

Interlocutor: Sim, mas ao limpar o “arquivo” com 
equanimidade, se eu me deparar com dificuldades terrenas, 
então...

Dadashri: As dificuldades terrenas certamente virão 
e irão embora. “fluxo e refluxo”; a água [maré] entra e sai. 
Na verdade, todos os dias no oceano, ela entra e sai duas 
vezes por dia.

Interlocutor: O matbhed está em um nível em que 
não somos capazes de viver juntos.

Dadashri: Mesmo assim, depois de se acertarem 
com equanimidade, as pessoas têm sido capazes de viver 
juntas muito bem, não são? E que benefício você vai obter 
vivendo separadamente?

Interlocutor: Ela nunca está pronta para entender. Ela 
não se dá bem com nenhum dos parentes e nem mesmo 
quer manter relações com eles; se ela está bem com essa 
postura, então o que eu devo fazer?

Dadashri: Não se apegue a essa abordagem; Você 
deve Ver qual abordagem é adotada. Este caminho não é 
um caminho “planejado” [predestinado]. Este Conhecimento 
do Ser (Gnan) não é algo “planejado”. “Você” deve Ver a 
abordagem que está sendo adotada [por Chandubhai].

Interlocutor: Do ponto de vista terreno, essa 
abordagem é aceitável ou inaceitável?

Dadashri: “Você” não precisa considerar isso. “Você” 
deve viver com esta abordagem [do Gnan]. Se Você quer 
paz, se Você quer bem-aventurança, então viva com esta 
abordagem. E se Você não quer paz, então siga a outra 
abordagem. Se você criar um “projeto” [de como as coisas 
devem ser, por meio do intelecto], então você será derrotado. 
Nada de novo resultará disto. Ser derrotado é um sinal 
de ignorância, nada mais! Isto é considerado como sendo 



26

excessivamente sábio! Ao contrário, você está seguindo de 
acordo com a sua própria sabedoria! Depois de alcançar a 
Visão elementar (tattva drashti), por que Você deveria Ver 
qualquer outra coisa? Se não a tivesse alcançado, então a 
outra abordagem estaria lá de qualquer maneira!

Interlocutor: Mas então devo continuar tolerando a 
condição atual com a crença de que é um vínculo kármico?

Dadashri: “Você” não tem que acreditar em nada. 
Por que Você teria que acreditar? “Você” é Aquele que 
Conhece-Vê (Gnata-Drashta); Você só tem que Ver. Veja o 
que está acontecendo, Veja o que acontece! Ontem, quando 
você foi para casa, você teve comida para comer ou não?

Interlocutor: Claro que eu tive comida para comer!

Dadashri: Então qual é o problema? Você tem comida 
para comer, tem um lugar para dormir! Então, o que você 
quer mais? Se a sua esposa não fala com você, então lhe 
diga: “Hoje durma daquele lado”. Se ela não fala com você, 
então deve implorar a ela? Não, você não pode. Portanto, 
não comece novos problemas. Se apenas uma vida for vivida 
de acordo com as Agnas do Gnani (Aquele que realizou 
o Ser e é capaz de fazer o mesmo pelos outros), haverá 
prosperidade. E, além disso, será com a bem-aventurança 
do Ser!

Interlocutor: Em qualquer circunstância, eu devo 
simplesmente resolver com equanimidade?

Dadashri: Resolver com equanimidade é a única 
coisa que se enquadra no Seu papel (dharma)! Se um 
certo “arquivo” se revela desafiador, então Você deve 
decidir: “Eu quero resolver isto com equanimidade”. Para 
outros “arquivos” que são ajustáveis, pode não haver tal 
necessidade.

Interlocutor: Mas quando há um desajuste total, o 
que eu devo fazer nesse caso?



27

Dadashri: “Você” deve manter na mente a intenção 
de limpar com equanimidade! “Eu quero limpar com 
equanimidade”; Você deve usar apenas estas palavras!

Interlocutor: Se a outra pessoa [a minha esposa] não 
aceita nenhum ajuste, o que eu devo fazer?

Dadashri: “Você” não deve olhar se ela aceita ou 
não os ajustes.

Interlocutor: Mas então o que eu devo fazer? 
Devemos nos separar?

Dadashri: “Você” deve continuar Vendo. Nada mais 
está no controle dela ou no seu controle! Portanto, Veja o 
que está acontecendo. Não há problema se vocês se separem. 
O nosso Gnan não está dizendo para se separarem nem 
para não se separarem. Apenas continuem Vendo o que 
está acontecendo. Mesmo que se separem, ninguém vai 
questionar o motivo da separação e, se vocês vivem juntos, 
mesmo assim, ninguém vai questionar isso! Porém, estes 
desajustes estão errados.

Interlocutor: Se ela é hostil por natureza, como isso 
pode ser mudado?

Dadashri: O mundo é, de fato, hostil por natureza! O 
próprio mundo significa hostil por natureza! E se você não 
ajusta esta oposição, então certamente enfrentará oposição 
todos os dias; além disso, você a enfrentará também na sua 
próxima vida! Em vez disso, liquide a conta kármica aqui 
mesmo. O que há de errado nisso? Depois de ter alcançado 
o Ser, as contas kármicas podem ser liquidadas.

Basta dizer: “Eu quero seguir as Agnas”, isso é 
tudo. Sob o controle de quem estão os outros ajustes? 
Eles estão nas mãos de vyavasthit (evidências científicas 
circunstanciais)!



28

Se Você decide: “Eu quero limpar isto com 
equanimidade”, então tudo se encaixará no lugar para 
Você. Há magia nessas palavras; elas próprias encontrarão 
uma solução.

Interlocutor: “Limpar o ‘arquivo’ com equanimidade”; 
isso significa que devo dizer “sim” a tudo o que a outra 
pessoa diz?

Dadashri: Se ela lhe disser: “Sente-se aqui”, então vá 
em frente e sente-se. Se ela lhe disser: “Saia”, então saia. 
Essa pessoa não está realmente fazendo nada; na verdade, é 
vyavasthit que está fazendo isto. A pobre senhora é um nimit! 
Caso contrário, Você não está dizendo “sim” a tudo, Você 
deve Ver se Chandubhai diz “sim” ou “não”! Além disso, 
não está no seu controle concordar com a pessoa o tempo 
todo. “Veja” o que vyavasthit obriga você [Chandubhai] a 
fazer. Esta é uma questão muito simples, mas as pessoas 
a complicam.

Interlocutor: Mas se ela está feliz em se separar, 
então devemos nos separar?

Dadashri: Nesse caso, ela é uma mulher muito boa. 
Em outros lugares, as mulheres batem nos maridos! Ela 
não bateu em você, bateu? Então isso é muito bom! Você 
deve dizer: “Eu tenho muita sorte!”

Interlocutor: Nesse caso, ela escolherá viver da 
maneira que ela quiser...

Dadashri: Por que você está imaginando que ela 
fará isto?

Interlocutor: Ela já está fazendo isto e eu já estou 
passando por isso.

Dadashri: Não. Mesmo que você esteja passando 
por isto, não deve imaginar isto. Toda esta loucura surgiu 



29

por causa da imaginação! É muito simples, e se Alguém 
seguir “nossa” Agna de limpar com equanimidade, então 
nem mesmo o menor problema surgirá, mesmo estando no 
meio de cobras! E ela não é uma cobra; ela é uma mulher, 
não é? Não há nada nisto; você mesmo complicou tudo!

Como pode haver divórcios aqui!

Interlocutor: Em quais circunstâncias se pode obter 
o divórcio?

Dadashri: Divórcio é uma coisa dos dias de hoje. 
Onde existia tal coisa como o divórcio no passado?

Interlocutor: Hoje em dia isto acontece, não é? Então, 
em quais circunstâncias se deve fazer isto?

Dadashri: Se nada está dando certo, então é melhor 
se divorciar. Se a pessoa não é capaz de se adaptar, então é 
melhor se divorciar. Caso contrário, “nós” dizemos apenas 
uma coisa: “Adapte-se a tudo”, porque você não deve entrar 
em “multiplicações” do tipo “ele é assim e assado”.

Interlocutor: Os divórcios que as pessoas na América 
passam são considerados ruins? Quando eles não se dão 
bem e se divorciam?

Dadashri: Qual é o sentido de se divorciar? Eles são 
xícaras e pires? Xícaras e pires não podem ser separados, 
você não pode divorciá-los, então como homens e mulheres 
podem se divorciar? Tudo bem para esses outros povos, 
mas você é indiano. Onde havia fidelidade para com uma 
única esposa e fidelidade para com um único marido, onde 
se dizia para não olhar para nenhuma outra mulher [com 
intenção sexual] além da esposa, onde era tal o pensamento, 
seria adequado pensar em divórcio?

Cães e animais se divorciam, e agora as pessoas 
também se divorciam, então qual é a diferença entre eles? 



30

Na Índia, depois de se casar uma vez, eles nunca mais se 
casavam novamente. Se a esposa dele morresse, ele não 
se casaria novamente. Assim eram as pessoas. Pessoas tão 
puras nasciam naquela época!

Nós somos indianos, toleramos uns aos outros

Interlocutor: Aqui nos Estados Unidos, quando algo 
insignificante acontece às pessoas, elas imediatamente se 
divorciam. Então, elas se divorciam por causa do medo 
que foi incutido na vida anterior?

Dadashri: Não, elas estão num estado de inconsciência, 
não existe de fato qualquer consciência, não é? As 
coisas continuam mudando para os estrangeiros. Somos 
estrangeiros? Nós somos o povo espiritualmente elevado 
da Índia. O que somos nós?

Interlocutor: O povo espiritualmente elevado da 
Índia! Sim, definitivamente.

Dadashri: Uma mulher espiritualmente elevada da 
Índia costumava tolerar qualquer tipo de marido que tivesse 
na primeira vez, mesmo que ele fosse cego! O que você 
pode fazer se ele ficar cego depois de se casar com ele? 
Você não tem que suportá-lo? Essas outras mulheres lá fora 
não toleram seus maridos, mas nós, indianos, temos que 
suportá-los. Afinal, ele é um bom homem! O que eu disse foi 
dito de forma adequada e no lugar apropriado. Um homem 
se agarrou a essa afirmação. Afinal, ele gostou muito dela.

Esses são os nossos valores morais! A esposa vai 
brigar [com o marido] até os oitenta anos de idade e, mesmo 
assim, depois que o marido morrer, ela fará o sarvanee 
(um ritual realizado no décimo terceiro dia após a morte) 
no décimo terceiro dia. No sarvanee, ela lembrará do que 
o marido gostava e encomendará essas coisas de Mumbai 
e as colocará lá. Nesse momento, se um rapaz perguntasse 



31

à senhora de 80 anos: “Senhora, o seu marido a empurrou 
há seis meses; naquela época, a senhora dizia coisas ruins 
sobre ele”. A senhora idosa dirá: “Mesmo assim, eu não terei 
outro marido assim novamente”. A partir das experiências 
de toda a sua vida, ela descobrirá que, no fundo, ele era 
uma pessoa muito boa. A sua prakruti era rebelde, mas no 
fundo, ele...

Interlocutor: Ele era bom.

Dadashri: Então ela sabe deduzir que “não terei outro 
marido assim novamente”. Imagine o nível de investigação 
que deve haver! Ninguém saberia como ele era por dentro! 
Isto tudo não passa dos atributos da prakruti, o fato de 
ele ficar zangado e tudo mais. Mas esses são os valores 
morais dos nossos indianos! O que diria a senhora idosa? 
“O fato de ele me ter empurrado é outra questão, mas eu 
nunca mais terei um marido assim novamente!” Essas são 
as mulheres espiritualmente elevadas da Índia!

A nossa vida deve ser tal que as pessoas a copiem. 
Nós somos indianos, não somos estrangeiros. Nós toleramos 
as nossas esposas e as nossas esposas nos toleram; assim 
vai até aos oitenta anos. Enquanto ela [uma esposa não 
indiana] não tolera seu marido nem por uma hora, e ele 
[um marido não indiano] também não tolera sua esposa 
por uma hora. Nós somos homens de elevados valores 
culturais e morais, nós somos o povo espiritualmente 
elevado da Índia. Ter um comportamento incivilizado é 
muito ruim. A conduta, o pensamento, a comida e tudo mais 
dessas pessoas são diferentes, é como se elas não fossem 
espiritualmente elevadas, enquanto a nossa comida é a de 
pessoas espiritualmente elevadas. Mas essas pessoas que não 
são espiritualmente elevadas não se tornaram incivilizadas, 
e o nosso povo se tornou incivilizado. Tudo isso não 
combina conosco. Se fizermos o que não nos convém, 
então o “padrão” que tínhamos mudará. O “padrão” que 



32

tínhamos como pessoas espiritualmente elevadas também 
mudará. Portanto, devemos mudar a nossa vida ou não, 
querida senhora?

Interlocutor: Nós devemos mudá-la.

Dadashri: Eu sou realmente Aquele que vai mudar 
isto [para vocês]. Todos vocês devem aprender a arte de 
viver a vida, que todos vocês se tornem felizes. [Com isso,] 
os Seus filhos se tornarão bons. Bons valores morais serão 
incutidos neles.

Interlocutor: Parece que você viu algo em nós.

Dadashri: Nós, Gnanis, podemos Ver tudo dentro 
de vocês, “nós” podemos Ver tudo o que está acontecendo 
dentro de vocês! E assim, “nós” contamos tudo a vocês e 
depois mudamos as coisas para vocês!

O segredo para evitar o divórcio é o pratikraman

[Se o povo da Índia] Tivesse feito pratikraman na sua 
última vida, então eles tolerariam uns aos outros.

Interlocutor: Eles [os não indianos] não devem ter 
encontrado um nimit para fazer pratikraman na última 
vida, não é?

Dadashri: Eles não fizeram pratikraman, por isso 
eles não toleram uns aos outros, enquanto nós fizemos 
pratikraman na última vida, por isso nós toleramos uns 
aos outros.

Interlocutor: Isso é algo novo, Dada. Ter feito 
pratikraman na última vida; isso é algo novo que surgiu hoje.

Dadashri: É por isso que eles se toleram, não é?

Interlocutor: Então eles [o povo da Índia] devem ter 
feito pratikraman. Onde eles obtiveram o entendimento para 



33

fazer pratikraman? Um Gnani Purush deve ter lhes dado o 
entendimento para fazer pratikraman na vida passada, certo?

Dadashri: Eles aprenderam isto da vida anterior a 
essa. Eles passaram pelo processo de desenvolvimento e 
então vieram nesta vida!

Interlocutor: Sim, eles vieram tendo se desenvolvido. 
Isso está correto.

Dada, isto é o mesmo para nós, não é? Aquele que 
nós não fizemos pratikraman na última vida, não toleramos 
essa pessoa nesta vida e nós nos opomos a ela?

Dadashri: Nós não toleramos essa pessoa e então 
surgem brigas.

Interlocutor: Ocorrem brigas. Então, o que nós 
devemos fazer a respeito disso? Nós devemos fazer 
pratikraman agora?

Dadashri: Depois de brigar, nós fazemos pratikraman. 
Nós acabamos fazendo isso. Como é possível alguém 
dormir à noite? Eles [os estrangeiros] não compreendem 
pratikraman, por isso não o fazem nem mesmo agora. O 
povo da Índia fez pratikraman, por isso tolera o cônjuge. 
As pessoas de qualquer outro país não toleram o cônjuge.

Interlocutor: Somente as pessoas da Índia entendem 
pratikraman. Outras pessoas não entendem pratikraman de 
forma alguma. Elas nem mesmo sabem sobre pratikraman.

Dadashri: Sim. Outros povos não o entenderiam, não 
é? Outros povos [acreditam] que Deus é o fazedor, então...

Interlocutor: Sim, eles dizem: “Desculpe-me, 
desculpe-me”. Eles ficam repetindo essas palavras.

Dadashri: Isso é diferente. [O ponto sobre pratikraman] 
ficou claro para você?



34

Interlocutor: Ficou completamente claro [para mim]. 
Todos os “parafusos” foram apertados. Todas as “porcas e 
parafusos” foram apertados.

Dadashri: Por que as pessoas da Índia toleram o 
cônjuge? Elas são brandas? Elas são loucas? Elas são 
malucas? São tolas? A resposta é: “Não, não é nada disso.” 
[É porque] Elas fizeram pratikraman [na última vida].

Interlocutor: Elas fizeram pratikraman. Esse é o 
“capital” delas. O “capital” delas é terem feito pratikraman, 
caso contrário, elas não tolerariam o cônjuge.

Dadashri: Esses maridos da Índia...

Se os idli (bolinhos de arroz cozidos no vapor) 
estiverem malcozidos, o que eles farão? Eles dirão: “Eu me 
contentarei com isto, vai dar certo”. Veja só, o povo da Índia 
come idli malcozido. Eles se contentam com isto, não é?

Interlocutor: O marido e a mulher discutem todos 
os dias, mas eles toleram um ao outro pelo resto da vida, 
não é, Dada?

Dadashri: Eles toleram um ao outro, não é? Basta 
olhar! Isso é uma maravilha, não é? Eles brigam...

Interlocutor: Eles discutem e fazem de tudo.

Dadashri: Mas eles toleram um ao outro, não é? 
No entanto, o que as pessoas pensam deles? “Eles estão 
completamente errados. Eles são fracos. Eles não deveriam 
se conformar um com o outro.” Mas quando eles toleram 
um ao outro, eles não sabem por que estão se conformando 
um com o outro! Eles não sabem por que estão tolerando 
um ao outro. Eu explico que eles estão tolerando um ao 
outro porque fizeram pratikraman.

Interlocutor: Certo.



35

Dadashri: Eles discutem e depois fazem pratikraman. 
Você compreendeu esta afirmação?

Interlocutor: Dada, isto fez todo o sentido.

Dadashri: É isso mesmo? Oh ho ho! A afirmação 
fez sentido para você?

Interlocutor: Completamente. Parece que já passamos 
por isto. Isso acontece todos os dias, vemos isto todos os 
dias e nós toleramos uns aos outros. Qual é a razão para 
isso? Essa [razão] ficou bem clara, Dada.

Dadashri: Pratikraman [foi feito]. Isso ficou bem 
claro. Essas pessoas são desenvolvidas. Contudo, por mais 
desenvolvidas que sejam, elas vão tolerar uma à outra 
nessa medida. E onde elas não são desenvolvidas, lá o 
relacionamento delas vai se desintegrar! O relacionamento 
delas vai se desintegrar. Elas vão dizer: “Eu não consigo 
aguentar essa pessoa”.

Interlocutor: Muitas pessoas não estão prontas para 
entender isto. Se elas puderem entender isto, então elas 
perceberão isto. Depois disso, elas não terão mais problemas.

Dadashri: Sim. Uma vez que elas entendam isto, o 
problema estará resolvido. Se pessoas de todos os países 
estrangeiros se reunissem e lhes perguntassem: “Por que 
essas pessoas [da Índia] toleram uns aos outros e por que 
vocês [estrangeiros] não se toleram?” Elas responderiam: 
“Isto é fraqueza delas”.

Interlocutor: Sim, elas diriam exatamente isso! “Elas 
são fracas!”

Dadashri: Fracas! Ei, povo maluco. Na verdade, é o 
desenvolvimento espiritual deles [dos indianos]!

Interlocutor: É uma fraqueza tolerar uns aos outros?



36

Dadashri: Isto não é fraqueza. Eu não disse isso? 
Isto acontece por causa do pratikraman! 

Interlocutor: Na verdade, é fraqueza não tolerar uns 
aos outros.

Dadashri: Sim, isso é realmente uma fraqueza. Mas 
essas pessoas veem isso [aceitar-se um ao outro] como 
fraqueza, não é?

Interlocutor: Sim, então elas veem isto de forma 
diferente.

Dada, você aceita todos nós a tal ponto.

Dadashri: Mas eu também fiz pratikraman. Eu fiz 
muito [pratikraman], não foi?

Interlocutor: Você deve ter feito muito pratikraman! 
Você fez isso durante toda a sua vida, é por isto que é assim.

Dadashri: Sim, muito. E a pessoa faz pratikraman 
se consegue ver as falhas, certo? Se não consegue ver as 
falhas, como vai fazer isto? Eu consigo Ver a maioria das 
minhas falhas, porque alcancei a visão sutil, então eu tenho 
que fazer pratikraman, não é? Eu não tenho escolha, tenho?

Interlocutor: E você fez tanto pratikraman; essa é a 
principal razão para este estado surgir.

Dadashri: Sim... esses pratikraman aconteceram, é 
por isso que eu tolero todos vocês agora. Eu tolero todos 
vocês, e isso também, com satisfação. Como é isto? Eu 
tolero todos vocês com satisfação.

Quando a outra pessoa rasga, você deve continuar 
remendando

Um contador oficial veio até mim. Ele me disse que 
ganhava um salário de 3.500 rúpias [em 1970]. Eu lhe 
perguntei: “É porque você tem muita experiência?” Ele 



37

respondeu: “Sim, tenho uma experiência enorme.” Então 
eu disse a ele: “Receba o Gnan um dia desses, assim o seu 
trabalho vai correr bem! Fora isso, um salário de 3.500 rúpias 
significa que você não tem nenhum outro problema, não é?” 
[Eu perguntei a ele:] “Você ganha 3.500 rúpias, então o que 
você faz com todo esse dinheiro?” Ele respondeu: “Como 
isso pode ser suficiente quando o padrão de vida é tão alto 
hoje em dia?” Então eu perguntei: “Mas o que faz com 
ele? Diga-me pelo menos uma parte.” Ele disse: “Dou 1500 
rúpias à minha esposa.” Presumi que fosse para as despesas 
da cozinha. Então eu disse: “Certamente você deve cobrir 
as despesas da cozinha, não é? Não há problema se você 
der 1.500 para isso.” Então ele disse: “Não, não é assim. 
Não é para as despesas da cozinha. 1.500 rúpias vão para 
a minha esposa.” O erro dele foi exposto! A inteligência 
dele foi exposta! Sim, agora você é realmente um CO 
[Contador Oficial]! O CO mora separadamente e a esposa 
mora separadamente. Você, um homem que se tornou um 
CO, mas a sua esposa vive separadamente de você, que tipo 
de reputação deve ter no mundo externo? A sua reputação 
ficaria arruinada ou não? Então lhe perguntei: “Por que ela 
vive separadamente?” Ao que ele respondeu: “Eu não me 
dou bem com ela.” Eu lhe perguntei: “Você tem filhos?” 
Ele respondeu: “Eu tenho um filho e ele fica com ela. Eu 
dou a ela 1500 rúpias e o resto eu preciso para a minha 
manutenção.” Eu disse: “Você é um CO muito inteligente. 
Você resolve os problemas das outras pessoas, mas cometeu 
um erro na sua própria situação. Você não consegue chegar 
a um acordo com uma pessoa? Você não consegue chegar 
a um acordo com a mulher com quem você é casado? 
Você é considerado um contador oficial! É um especialista 
em cálculos!” Eu o repreendi. Perguntei: “Quem o tornou 
CO? Como passou? Você trapaceou e passou? Um contador 
oficial deve ser extremamente inteligente! Ele deve ser 
alguém que, se houver algum problema com as pessoas à 



38

sua volta, ele as ajuda a resolvê-lo. Ao passo que o senhor 
“fragmentou” o seu lar! Você destruiu o relacionamento?” 
Então ele disse: “Dadaji, você não a conhece, ela é uma 
esposa extremamente ruim.” Eu disse: “Isso pode ser 
verdade, mas se eu for perguntar a ela como é o marido 
dela, o que ela diria?”

Interlocutor: Ela diria a mesma coisa: “Ele é ruim”.

Dadashri: Assim que ele disse: “Ela diria que ele não 
vale nada”, ele pensou: “Espere um minuto. Ela também 
me chamaria de inútil”. Então eu perguntei: “Há outros 
adjetivos?” A isso ele respondeu: “Não, mas não vale a 
pena falar sobre tudo isso”. Eu perguntei: “Você não tem 
vergonha? Você é um homem tão instruído e a sua esposa 
o deixou! Seja o juiz.” Então ele disse: “Ela me chama de 
coisas ainda piores”. Eu disse: “Então qual é a justificação 
para isto? Por que você se faz parecer mau? Por que isto 
aconteceu com esta mulher?” Então ele disse: “Eu tentei 
melhorá-la”. Ao que eu disse: “Não há necessidade de 
melhorar ninguém! Por que você se mete em melhorar 
alguém? Mostra-lhe apenas o trabalho que você tem para 
ela. Por que você se mete em melhorá-la?” Então ele disse: 
“Se eu não a melhorar, quando ela vai melhorar?” Eu disse: 
“Olha, ao melhorá-la, a prakruti dela não vai mudar. Você 
está tentando melhorá-la, mas ela só vai melhorar se você 
tiver melhorado. Você tenta melhorá-la, mas ela não se 
tornará sua discípula.” Então ele disse: “Sim, mas isto não 
vai funcionar a menos que eu a melhore, não é?” “Você 
não deve melhorá-la. Você também não deve melhorar a 
sua mãe. Você deve se adaptar. Você não deve melhorá-la. 
Você não veio aqui para melhorá-la. Ela não vai melhorar 
por você melhorá-la. Isto porque, quem você pode melhorar? 
[Você só pode melhorá-la] se ela for realmente sua esposa. 
No entanto, esta é uma relação no reino relativo. Que tipo 
de relação é esta? Você compreende esta relação? Você é 



39

um CO, então eu vou lhe explicar. A relação que você tem 
com a sua mãe é uma relação relativa, não uma relação real. 
Você tem uma relação de sangue com a sua mãe e a outra 
[com a esposa] é uma relação de vizinhança, mas ambas são 
relações relativas. Relativo significa que a relação dela com 
você será como você mantém a relação com ela. Você nem 
sabe como cuidar da relação relativa com a sua esposa?” 
Então ele me disse: “Eu pensava que essa era uma relação 
real”. Ao que eu respondi: “Como pode haver uma relação 
real com uma mulher? A relação com este corpo não é real, 
então como o relacionamento deste corpo pode ser real?” 
Portanto, todas essas relações são relações relativas! Relativo 
significa que, se você precisa dela, mesmo que ela esteja 
destruindo [a relação], ainda assim você deve continuar a 
recompô-la a noite toda. Se você a está destruindo e ela 
também a está destruindo, o que acontecerá pela manhã?

Interlocutor: Divórcio.

Dadashri: Portanto, quando ela estiver destruindo 
a relação, você deve continuar a reconstruir a noite toda. 
Caso contrário, não haverá mais relação pela manhã. O 
que significa relativo? Isto significa recompor. Se um 
a destrói, o outro deve continuar a recompô-la. Assim, 
ambos serão atendidos. Então ele perguntou: “Como posso 
recompor a relação?” Eu respondi: “Se ela estiver pensando 
negativamente sobre você a noite toda, que ‘ele é muito 
mau, ele é muito mau’, então a noite toda você deve dizer: 
‘Ela é boa, ela é muito boa. Este erro é meu. Ela é muito 
boa.’” Assim, pela manhã, a relação estará recomposta. 
Se ela tentar destruir a relação amanhã, então você deve 
recompô-la novamente. Se ela disser: “Você é mau” e você 
também disser: “Ela é má”, então a relação se romperá. 
Portanto, se você quer se dar bem com ela, então quando ela 
destruir a relação, você deve continuar recompondo. Logo, 
pela manhã, a relação estará intacta. Deixe-a destruí-la. Pelo 



40

menos metade da relação permanecerá, não é? Então, você 
pode cuidar disto pela manhã. Quem você pode melhorar? 
Aquele com quem você tem uma relação real. Você pode 
melhorá-la gentilmente, pensando: “Não importa se levarem 
cem vidas, eu definitivamente vou melhorá-la”. Considerando 
que esta é uma relação relativa. É uma relação para resolver 
a conta kármica do passado com ela. Uma vez que a conta 
kármica estiver liquidada, vocês se separarão. Ela não o 
encontrará novamente. Então, por que se dar ao trabalho 
de melhorá-la? Você pode decidir melhorá-la, mas se ela 
não melhorar, então você deve permanecer dentro do seu 
limite e evitar que a sua vida terrena se estrague. Se você 
permanecer obstinado em melhorá-la, então essa obstinação 
estragaria a sua vida terrena ou não?

Interlocutor: Isto vai estragá-la, não é?

Dadashri: Não com o objetivo de melhorar, mas 
diga que tudo o que acontece é correto e siga em frente. 
Mantenha a intenção de melhorá-la, mas não se preocupe 
em melhorá-la. Agora, como ela deve ser melhorada? Você 
deve ir até ela e dizer: “Eu tinha um temperamento muito 
forte antes, mas agora me acalmei, então venha [para casa]! 
Isto não foi sua falha. Agora eu posso ver os meus erros.” 
Estas pessoas inteligentes que me encontram, o trabalho 
delas é feito rapidamente. Elas sabem imediatamente que 
este ponto está correto. Elas imediatamente colocam isto 
em prática.

Você gostou disto? Muito?

Interlocutor: Sim, Dada.

Dadashri: Eu expliquei isto para os dois e recompus 
a relação deles! Eles se juntaram novamente! É assim que 
este mundo funciona! Tudo isto não passa de uma falta de 
entendimento correto! Todas estas são relações relativas. Ela 
não precisa ser melhorada. Eu até perguntei à esposa dele: 



41

“Você está tentando melhorá-lo? Você precisa melhorá-lo? 
Seja qual for o estoque kármico dele, que seja. Você deve 
aceitá-lo. Adapte-se a tudo!” Na quinta era do ciclo do 
tempo, é preciso se adaptar a tudo; se você não se ajustar, 
sofrerá espancamentos e morrerá. Eu consegui juntá-los 
novamente.

Melhore o que foi estragado com o Gnan

Os “fogos de artifício” da prakruti de cada pessoa 
estão explodindo. De onde vieram estes “fogos de artifício”?

Interlocutor: Eles pertencem à prakruti de cada 
pessoa.

Dadashri: Podemos pensar que eles explodirão hoje, 
mas depois eles não explodem! Portanto, adapte-se a esta 
pessoa. Até que se alcance o Gnan, ele não funcionará. Além 
disso, eu tenho que explicar a ele repetidamente todos os 
dias como conduzir as interações terrenas. Mas agora, depois 
de alcançar o “nosso” Gnan [isso não é necessário]! Para 
aqueles que não têm o conhecimento de como conduzir as 
interações terrenas, eu tenho que me esforçar muito com 
eles, eu tenho que lhes dar bênçãos. No entanto, [depois de 
alcançar o Gnan] agora você se tornou controlável.

Portanto, antes de eu voltar no próximo ano, vocês 
devem me dizer: “Somos ambos um só, Dada. Veja por si 
mesmo”. Esse fiasco não deve acontecer no próximo ano. 
Onde quer que vocês vão, acontece um fiasco! Por quanto 
tempo vocês podem esconder esses fiascos? Agora eles 
não devem acontecer. Vocês receberam a Ciência de Dada. 
Vocês receberam a solução para a paz, a solução para a 
bem-aventurança!

E quando a sua mente grita: “Ela disse tanta coisa, 
tanta coisa aconteceu!”, “Você” deve dizer: “Vá dormir, isto 
vai sarar em pouco tempo”. Isto vai sarar imediatamente. 



42

Se der um tapinha no ombro dele [arquivo 1], ele vai 
adormecer. Tudo sarou para você, não foi? As feridas que 
se formaram?

Interlocutor: Sim.

Dadashri: A esposa causou feridas, o marido causou 
feridas, todos continuaram a causar feridas! Todas as 
feridas que se formaram foram curadas. Ele agora está 
sorrindo tanto que todos os seus dentes estão à mostra! 
Eram feridas muito graves, não eram? Eles costumavam 
insultar um ao outro! E ridicularizar um ao outro é uma 
coisa completamente diferente! Estes americanos não sabem 
como insultar e ridicularizar os outros. Enquanto que estes 
“chamados intelectuais” sabem como insultar e ridicularizar 
os outros. Você já ouviu isso? Alguém teria anotado todo o 
sofrimento que passou, não é? Essas feridas não cicatrizam 
rapidamente, não é? E na proximidade do Gnani Purush, 
não há infelicidade, não é? Mesmo que haja tristeza, ela 
desaparece! Todas as feridas cicatrizam!

Interlocutor: Quando há um conflito, não é o estoque 
kármico carregado que está se desdobrando?

Dadashri: Quando há um conflito, um novo estoque 
kármico é preenchido, mas depois de alcançar o “nosso” 
Gnan, o estoque kármico preenchido se descarrega.

Interlocutor: Quando meu marido está discutindo 
comigo, e se eu fizer pratikraman?

Dadashri: Não há problema.

Interlocutor: Então todo o estoque kármico carregado 
se descarregará, não é?

Dadashri: Então, tudo será descarregado. Onde quer 
que o pratikraman seja feito, o estoque kármico carregado se 
descarregará. O pratikraman é a única solução neste mundo.



43

Interlocutor: Quando mudanças são vistas, nós 
entendemos que Dada está realmente certo, só então as 
mudanças podem acontecer.

Dadashri: Houve mudanças em você, não houve?

Interlocutor: Sim, eu costumava fazê-lo infeliz. Eu 
disse: “Se eu não tivesse encontrado Dada, ele poderia ter 
se divorciado de mim”.

Dadashri: É mesmo? Há paz na casa de todos! Não 
havia paz, mas agora há!

Agora, se o seu marido lhe repreender, o que você fará?

Interlocutor: Eu limparei tudo com equanimidade.

Dadashri: É mesmo? Você não o deixará agora?

Interlocutor: Não.

Dadashri: Se ele a deixar, o que você fará? E se ele 
disser: “Não conseguirei me adaptar a você”?

Interlocutor: Eu vou chamá-lo de volta. Eu vou cair 
aos seus pés, pedir perdão e chamá-lo de volta.

Dadashri: Sim, você deve chamá-lo de volta. 
Convencendo-o, persuadindo-o, colocando a mão na cabeça 
dele e acariciando-a... Depois disso, as coisas vão se acalmar 
novamente.

Casar é uma promessa de pagamento

Interlocutor: Você alguma vez já se arrependeu de 
ter casado, pensando: “Teria sido melhor se eu não tivesse 
casado”?

Dadashri: De forma alguma! Eu nunca aprendi a 
ter arrependimento! Antes de fazer qualquer coisa, eu me 
certifico de que não terei de me arrepender disto. E a sua 
esposa é a causa da sua infelicidade? Na verdade, é o seu 



44

intelecto que está causando a sua infelicidade. O que a sua 
esposa pode fazer a respeito disto, se você é o desonesto? Se 
tivesse aprendido a arte de viver a vida, você não teria que 
se arrepender de nada. Eu nunca tive que me arrepender de 
nada na vida. Foi devido ao seu próprio “desenho” [projeto] 
que vocês se encontraram. Então, por que você deve se 
arrepender? Deus criou o “desenho” para você? Na verdade, 
esse é o seu próprio “desenho”! Você fez este “contrato” 
[de casamento] voluntariamente, então como pode recuar 
agora? Você não fez este “contrato”?

Interlocutor: Eu fiz!

Dadashri: Então, como você pode recuar agora? 
Quando você se casou, você fez uma promessa, então 
você tem que cumprir essa promessa, não é? Você fez um 
“contrato”, então você tem que segui-lo, não é? Eu também 
o cumpro, não é? Não há escolha, não é?

Hirabaa perdeu um dos olhos em 1943. Ela teve 
glaucoma. Quando o médico tentou [fazer uma operação 
para o] glaucoma, ela perdeu a visão de um olho. Então 
as pessoas começaram a pensar: “Agora há um novo noivo 
disponível. Vamos casá-lo novamente.” Então, um Patel de 
Bhadran [cidade de Dada] veio até mim. Era para pedir a 
mão da filha do seu cunhado em casamento. Perguntei-lhe: 
“O que você quer?”. Então ele disse: “Isso aconteceu com 
você?”. Naquela época, em 1944, eu tinha trinta e seis anos. 
Eu perguntei: “Porque você veio pedir isto?” Então ele 
disse: “Bem, em primeiro lugar, Hirabaa perdeu um olho. 
Em segundo lugar, você não tem filhos.” Eu disse: “Não 
tenho filhos, mas também não tenho um estado. Não tenho 
um estado como Baroda para lhes dar. Se eu tivesse um 
estado, valeria a pena dá-lo aos meus filhos. Tudo o que 
tenho é uma casa e alguma terra. E isso faria de mim um 
fazendeiro, não é verdade? Se eu tivesse um estado, então 
faria sentido.” Então eu lhe perguntei: “Porque você está 



45

me perguntando tudo isto?” Quando casei com Hirabaa, 
eu lhe fiz uma promessa. Ela perdeu um olho, então o que 
se pode fazer agora? Se ela perder os dois olhos, mesmo 
assim vou segurar a mão dela e guiá-la. Hirabaa não se 
sentiria magoada? “Isto aconteceu porque eu perdi o meu 
olho!” “Nós” fizemos uma “promessa de pagar” [fizemos 
uma promessa a ela]. Eu disse a ela: “Nunca vou lhe 
deixar. Mesmo que o mundo vire de cabeça para baixo, 
uma promessa é uma promessa!”

Interações puras numa família

Conserte as coisas dentro da família, nada mais 
precisa ser feito. Apenas conserte as coisas na sua família. 
Isso pode ser compreendido através do intelecto ou não? 
E como deve ser uma família? Que conselho você dá aos 
outros? “Não briguem entre si, não discutam uns com os 
outros.” É isso que você diz a eles, não é? Você é quem 
dá conselhos, ainda assim há discussões na sua casa! Isso 
é tudo que eu estou lhe dizendo, nada mais. Não fale sobre 
moksha por enquanto. Se você fizer isto, então você não 
terá conflitos em casa. Primeiro, comece praticando religião 
em casa. Torne-se um membro da família que não interfere 
nem mesmo no menor grau e que ninguém seja magoado 
por você.

Você não sabe como viver em família. Você estudou 
tudo, mas não deveria primeiro aprender a lidar com a sua 
esposa? Como lidar com a sua esposa. Como lidar com os 
seus filhos. Não deveria saber isso? Que livro você leu que 
lhe diz como lidar com a sua esposa?

Interlocutor: Eu li um livro chamado algo como 
“Casamento e família”.

Dadashri: No entanto, você continuou o mesmo, não 
foi? Então, todos esses livros estão errados! Se o sabão 
não remove a sujeira, isso confirma que ele não é sabão. 



46

Se as pessoas vêm lhe ensinar religião, mas elas (as suas 
discussões) não diminuem, então você compreende que 
isto não é “sabão”. Essas pessoas estão todas vagando 
por aí desnecessariamente! A sujeira deve desaparecer 
imediatamente quando você esfrega sabão nela. Então, os 
seus esforços serão frutíferos; a água que você usa não 
será desperdiçada. Muitos médicos vão para casa irritados 
do hospital e dizem à esposa: “Você não tem bom senso”. 
Ei, você pode dizer isso na sua família? Se você não se 
dá bem com alguém fora da sua família, então você pode 
dizer a essa pessoa: “Você não tem bom senso”. Com isso, 
a discussão começará. Mas você não pode dizer isso dentro 
de sua casa. Em casa, ela lhe alimenta com jalebi (um 
doce indiano), ladva (um doce indiano) e bhajiya (bolinhos 
salgados), então você não pode dizer isto a ela. Portanto, 
com a esposa, com os filhos, a primeira coisa que você 
precisa melhorar é que a paz e a satisfação prevaleçam na 
família. Primeiro, na sua própria família!

O que significa “minha família”? É onde não há 
problemas. Há vichaarbhed (divisão devido a uma diferença 
de pensamentos), mas não há problemas, não há conflitos. 
Sim, não deve haver qualquer interferência na família. Pode 
sair de casa e interferir. Se você quiser interferir, então o 
faça com pessoas fora da família. Não o faça na família. 
Isto é chamado de “uma família”. Então, pare de interferir 
a partir de amanhã, e ela vai parar de fazer isso com você. 
“Minha família” significa que é sua própria família! O que 
está incluído em “minha família”? Eu, minha esposa e meus 
filhos. Isso é considerado “minha família”. Não deve haver 
qualquer tipo de interferência nisso. Com pessoas de fora, 
com outras famílias, pode haver interferência.

Interlocutor: Cada pessoa tem uma personalidade 
diferente, é por isso que há conflitos na família, não é?

Dadashri: Então não pode ser considerada uma 



47

família. E você diz: “Esta é a minha família!” Ela pode 
ser considerada uma família quando não há interferência.

Senhoras, digam alguma coisa. Deve haver um fim 
para o sofrimento. Por quanto tempo a sua vida pode 
continuar assim!

Isto tudo não passa de uma falta de entendimento 
correto. Destruam o entendimento errôneo. Se vocês não 
praticam nenhuma outra religião, tudo bem, o Senhor não 
tem nenhum problema com isso, mas pelo menos removam 
tal entendimento errôneo! Pelo menos garantam o seu “lado 
seguro” [segurança]. Se vocês não podem fazer mais nada, 
pelo menos garantam um “lado seguro” para a família. 
Essa é a primeira religião e, depois disso, vem a religião 
de moksha.

Compreenda os limites da minha família

Quando é um prazer viver a vida? É quando não 
há problemas durante todo o dia. Quando o dia passa 
tranquilamente, aí é quando alguém gosta de viver a vida. 
Mas aqui, há interferências em casa, então como se pode 
viver a vida confortavelmente? A pessoa não pode suportar 
isso de forma alguma, não é? Não deve haver interferências 
em casa. Às vezes, isso pode acontecer com os vizinhos 
ou com pessoas de fora, mas mesmo em casa? Em casa, 
vocês devem viver [unidos] como uma família. Como 
deve ser a vida familiar? O lar deve transbordar apenas de 
amor. Como isto pode ser chamado de vida familiar? Se 
a sopa de lentilha (daal) ficar salgada, então alguém faz 
um alvoroço. Além disso, ele reclama: “A sopa de lentilha 
está salgada!” Que pessoas subdesenvolvidas! Pessoas 
desenvolvidas são aquelas que, se a sopa de lentilha estiver 
salgada, colocam-na de lado e comem tudo o mais. Isso 
não pode ser feito? Não se pode deixar a sopa de lentilha 
de lado e comer tudo o mais? Isso é vida familiar. Por 



48

que você não cria problemas com pessoas de fora? Qual 
é o significado de “minha família”? Significa que não há 
problemas de nenhum tipo entre nós. Vocês devem fazer 
ajustes. Vocês devem saber como se ajustar dentro da sua 
família. Ajustem-se em todos os lugares!

Alguém diz: “Minha família, minha esposa”. Mas 
quando vão à casa deles, eles estão discutindo! Ei, mortal, 
você mente assim? Seja sincero em casa! O que é “minha 
família”? Este é o meu limite e não deve haver discussões. 
Isso é considerado “minha família”!

Você tem conhecimento sobre organização familiar? 
Na Índia, não temos conhecimento sobre como organizar 
a nossa família. Em países estrangeiros, eles nem mesmo 
entendem o conceito de família. Quando James completa 
vinte anos, os seus pais, William e Mary, dirão a ele: “Agora 
você vai morar sozinho e nós vamos morar sozinhos!” Eles 
não têm muita prática em organizar uma família, não é? E a 
família deles dirá as coisas como elas realmente são. Se não 
estiver dando certo entre William e Mary, eles considerarão 
o divórcio! Enquanto que aqui, não se fala em divórcio! 
Nós devemos permanecer juntos. Nós discutimos uns com 
os outros e depois dormimos no mesmo quarto! Esta não 
é a maneira de viver a vida. Isto não é considerado vida 
familiar. Eu sinto que você não gostou do que eu disse.

Interlocutor: Não, não, o que está errado nisto? 
Alguém deve dizer isso abertamente, não é?

Dadashri: Então está tudo bem! Diga-me se você 
entendeu isso.

Aqueles que vivem como uma família estão fazendo a 
coisa certa

Esta é outra família e esta é a nossa “família”. Se 
é “uma família”, então não deve haver outros problemas. 



49

Uma significa uma! Não pode haver outra. Se a esposa 
comete um erro, então imediatamente alguém começa a 
discutir! Uma família não deve ter tais discussões. Vocês 
devem entender que esta é realmente a sua família. Seus 
filhos são a sua família. Sua família significa que se trata 
apenas de você! Os filhos podem se comportar mal, a esposa 
pode se comportar mal, mas o marido não deve fazer isso. 
O que você acha?

Se você acha que isto não é possível para você, então 
eu lhe darei bênçãos. Então você será capaz de fazer isto. 
E um ser humano pode fazer qualquer coisa. Você estudou 
na faculdade e veio até aqui, para os Estados Unidos. Isso 
é uma façanha comum? Prarabdha (o efeito do karma 
passado) ajudou você nisto. Da mesma forma, prarabdha 
também ajudará você nisso. Se você decidir, então prarabdha 
ajudará você, mas se você não decidir, como prarabdha 
pode ajudá-lo?

Com o entendimento correto, você pode viver uma vida 
plena de amor

Interlocutor: Suas falas sobre espiritualidade são 
realmente indescritíveis, mas mesmo assim suas falas sobre 
interações terrenas são do mais alto nível.

Dadashri: O fato é, mesmo que se alcance o nível 
mais alto do Conhecimento do Ser, ninguém alcançou 
moksha sem entender as interações terrenas. A razão é que 
são as interações terrenas que devem libertar Você, não é? 
O que Você pode fazer se elas não O libertam? “Você” é 
definitivamente a Alma pura, mas somente se as interações 
terrenas O libertam! Se você se tornar rigoroso nas interações 
terrenas, então ficará sobrecarregado com kashay (raiva, 
orgulho, manipulação e ganância). Em primeiro lugar, 
estas interações terrenas devem ser aprendidas. Sem ter o 
entendimento correto das interações terrenas, as pessoas 



50

sofrem vários tipos de golpes. Você continua criando 
emaranhados nas interações terrenas. Por que não resolve 
isso rapidamente?

Que tipo de sofrimento existe em casa? Que tipo de 
discussões acontecem? Que tipo de matbhed ocorre? Se 
estas duas pessoas escreverem isso e trouxerem para “nós”, 
então “nós” encontraremos uma solução para tudo isso em 
uma hora. Todo matbhed surge da falta de entendimento 
correto, nada mais. O que você acha disto? Você está agindo 
de forma errada, não é? Na verdade, você está fazendo a 
coisa errada, não é?

Interlocutor: Isso está correto.

Dadashri: Então, isto não pode ser mudado? É tudo 
o que estou dizendo. Escreva e me entregue. Esta senhora 
diz que tem brigas como essa com ele, então escreva e 
me entregue. Então eu direi a ela o que está errado nisto.

Esta senhora quebrou copos no valor de cem dólares, 
e se ele briga com ela, então de que adianta isso? Não 
faz sentido! A senhora quebraria sequer um único copo 
[intencionalmente]? Ele deveria pelo menos entender que 
ela não o quebraria [intencionalmente]. Então, quais são 
as causas por trás disto? Se vocês perguntarem a “nós”, 
então “nós” lhe mostraremos. Portanto, não é falha da 
esposa e também não é falha sua. A causa por trás disto é, 
na verdade, tal e tal. Com isso, não há mais motivo para 
você ficar zangado. Se vocês perguntarem assim sobre tudo, 
então “nós” lhes diremos sobre todos esses assuntos. “Nós” 
lhe explicaremos que foi roubado devido ao seu erro. Você 
deve entender tudo isso.

Se os seus familiares não vieram aqui, diga-lhes: “Dada 
diz que, se eu for capaz de entender o meu erro, vocês não 
devem me falar sobre esse erro. E se vocês forem capazes 
de entender o erro de vocês, eu também não lhes falarei 



51

sobre ele”. “Nós” lhe dizemos: “Tome esta decisão e não 
haverá necessidade desta interferência agora”. Viva a vida 
plena de amor para que todas as crianças sejam felizes. 
Portanto, essa [interferência] não deve acontecer. A vida 
deve ser como uma vida!

Agora não haverá mais problemas em casa, não é? E 
se ela estiver apontando o seu erro, então você deve dizer 
a ela: “Eu já sei disto. Dada não disse para não apontar os 
erros dos outros?” Explique isso a ela. Então, avise-a: “Eu 
já sei disto. Logo, não aponte esse erro!”

Os erros certamente continuarão a acontecer. Ambas 
as pessoas cometem erros, não é? Quem não comete erros?

Interlocutor: Todos cometem erros.

Dadashri: Os erros nunca devem ser apontados. Você 
nunca deve apontar os erros de alguém em casa.

Portanto, você deve continuar analisando o karma 
que já se desdobrou. O que acontece quando você continua 
analisando-os? Você consegue estudá-los. Quais são as 
coisas ruins que aconteceram e como elas aconteceram? 
Assim, você pode corrigi-las. Você certamente não tem o 
Conhecimento de moksha, mas se quiser permanecer na vida 
terrena, então deve corrigir o karma que já se desdobrou. Por 
exemplo, digamos que você teve uma discussão acalorada 
com sua esposa, desnecessariamente. Mesmo que houvesse 
polpa de manga e pão indiano para comer, ao dizer “eu 
não gostei da sopa de iogurte”, você estragou tudo. Logo, 
você deve aprender com essa experiência e decidir no dia 
seguinte que “não quer fazer isto novamente”.

Dada resolve as coisas para aqueles que estão se 
divorciando

Na Índia, qual família não tem discussões em casa? 
Muitas vezes tenho de fazer com que ambos compreendam 



52

repetidamente e chegar a uma resolução. Muitas pessoas 
estão se preparando para se divorciar! O que elas podem 
fazer? Elas não têm escolha, não é? A separação acontece 
inteiramente por falta de entendimento correto! Um não 
larga aquilo a que se agarra, e todas as discussões são com 
falta de entendimento correto. Agora, quando lhes explico, 
elas dizem: “Não. Não é assim, não é assim.”

Interlocutor: Elas estão juntas, mas vivem como se 
estivessem separadas.

Dadashri: Como se estivessem divorciadas.

Interlocutor: Você reuniu todos.

Dadashri: Muitas pessoas dizem: “Nós estávamos 
prestes a [nos divorciar] e você nos reuniu novamente. 
Agora, nós não gostamos de estar separados”. O erro está 
apenas no entendimento. As pessoas não sabem como se 
entender mutuamente, elas não sabem como se comunicar. 

Se um casal está prestes a se divorciar e você os traz 
até mim, eu resolvo as coisas para eles em uma hora. Então, 
os dois permanecerão juntos. O medo é apenas devido à 
falta de entendimento correto! Muitos que se separaram 
voltaram a ficar juntos desta forma. Eu conserto isto para 
eles. Fica reparado, é resolvido. Quando “nós” reparamos 
isto, eles voltam a ficar juntos. “Nós” sabemos que há este 
erro aqui e este erro ali. Então, “nós” reparamos isto. Muitos 
foram corrigidos desta forma. Eles precisam ser colocados 
dentro de um “tubo giratório”. Uma vez colocados no 
“tubo giratório” e girados, todas as suas arestas colidem 
repetidamente e se quebram.

Você não acha que isto é algo para se pensar? Como 
uma boa pessoa, por que não pensa no que você está fazendo? 
Você ainda pode melhorar. Ainda não está estragado. Se isto 
estivesse completamente estragado, então “nós” teríamos dito 



53

a vocês: “Desenterrem tudo agora e semeiem novamente”. 
Ainda não precisa ser demolido, ainda está bom. Precisa 
ser corrigido. Eles não dizem para fazer uma revisão geral? 
Isto precisa ser reformado, nada mais. Como boa pessoa 
que você é, então como pode ter matbhed? Quando eu 
vier no próximo ano, você deve remover este “fantasma” 
do matbhed!

Você consegue aceitá-la por uma vida inteira ou não? 
Chegue a um acordo de uma forma ou outra. Ela vai ficar 
com você por uma vida inteira, então você não deveria 
chegar a uma resolução com ela? Você deve tornar as suas 
interações terrenas em casa bonitas. A esposa deve pensar: 
“Nunca encontrarei um marido como este”, e o marido 
deve pensar: “Nunca encontrarei uma esposa como esta!” 
Se você conseguir atingir esse estado, então o que você 
está fazendo está correto! Se tal entendimento “se encaixar” 
dentro de você, então toda a sua vida correrá suavemente.

Jai Sat Chit Anand

(Consciência do Eterno é Bem-Aventurança)



NAV KALAMO
Nove Profundas Intenções Interiores

(Para serem recitadas três vezes ao dia, com devoção.)

(Peça por isso a “Dada Bhagwan” [o Senhor no seu interior]. 
Isso não é algo para ser recitado mecanicamente a cada dia. 
São intenções que devem permanecer em seu coração. Devem 
ser nutridas diariamente, com a consciência aplicada. A essência 
de todas as escrituras está incluída neste texto.)

1. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para 
não ferir, não levar alguém a ferir, nem instigar alguém a 
ferir o ego de qualquer ser vivo, nem mesmo no menor grau.

Conceda-me energia absoluta para não ferir, nem mesmo no 
menor grau, o ego de qualquer ser vivo e conduzir meus 
pensamentos, palavras e ações de uma maneira que sejam 
aceitos por todos.

2. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para 
não ferir, nem fazer com que alguém fira, nem instigar 
alguém a ferir as bases de qualquer religião, nem mesmo 
no menor grau.

Conceda-me energia absoluta para não ferir, nem mesmo 
no menor grau, as bases de qualquer religião, e conduzir 
meus pensamentos, palavras e ações de uma maneira que 
sejam aceitos por todos.

3. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para 
não criticar, ofender ou desrespeitar qualquer pregador, 
monge, freira ou chefe religioso.

4. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para 
não antipatizar, nem levar alguém a antipatizar, nem instigar 
alguém a antipatizar ou ter desprezo por qualquer ser vivo, 
nem mesmo no menor grau.

5. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para 
não falar, não levar alguém a falar, nem instigar alguém a 



falar qualquer palavra áspera ou prejudicial a qualquer ser 
vivo, nem mesmo no menor grau.

Se alguém falar em linguagem áspera ou prejudicial, 
conceda-me energia para falar gentil e suavemente em 
resposta. 

6. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para 
não ter, nem levar alguém a ter, nem instigar alguém a 
ter, nem mesmo no menor grau, quaisquer erros sexuais, 
desejos, gestos ou erros relacionados a pensamentos sexuais 
em relação a qualquer ser vivo, seja ele homem, mulher ou 
de orientação bissexual.

Conceda-me energia absoluta para estar continuamente livre 
de todos os impulsos sexuais.

7. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia para não ter 
tentação excessiva por nenhum tipo específico de sabor.

Conceda-me energia absoluta para fazer refeições com 
equilíbrio de todos os sabores.

8. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para 
não criticar, não fazer com que alguém critique, nem instigar 
alguém a criticar, ofender ou desrespeitar qualquer ser, esteja 
ele presente ou ausente, vivo ou morto.

9. Oh, Dada Bhagwan! Conceda-me energia absoluta para 
tornar-me um instrumento para a salvação do mundo.

(Para maiores esclarecimentos, leia o livro “A Essência de 
Todas as Religiões”, de Dadashri.)

    



1.	 Adjust Everywhere
2.	 Anger
3.	 Aptavani - 1
4.	 Aptavani - 2
5.	 Aptavani - 4
6.	 Aptavani - 5
7.	 Aptavani - 6
8.	 Aptavani - 8
9.	 Aptavani - 9
10.	 Aptavani - 14 Part 1 & Part 2
11.	 Autobiography of Gnani 

Purush A.M.Patel
12.	 Avoid Clashes
13.	 Brahmacharya Attained 

Through Understanding 
Volume Two

14.	 Brahmacharya: Celibacy 
Attained With Understanding

15.	 Death: Before, During and 
After...

16.	 Flawless Vision
17.	 Generation Gap
18.	 Harmony in Marriage
19.	 Life Without Conflict
20.	 Money
21.	 Noble Use of Money
22.	 Non-Violence

23.	 Pratikraman: The Master Key 
That Resolves All Conflicts 
(Abridged & Big Volume)

24.	 Pure Love
25.	 Right Understanding to Help 

Others
26.	 Science of Karma
27.	 Science of Speech
28.	 Simple and Effective Science 

for Self-Realization
29.	 T h e  C u r r e n t  L i v i n g 

Tirthankara Shree Simandhar 
Swami

30.	 The Essence of All Religion
31.	 The Fault Is of the Sufferer
32.	 The Guru and the Disciple
33.	 The Hidden Meaning of 

Truth and Untruth
34.	 The Path to Breaking Free 

From Addiction
35.	 The Practice of Humanity
36.	 Trimantra
37.	 Whatever Has Happened Is 

Justice
38.	 Who Am I?
39.	 Worries

A revista Dadavani é publicada mensalmente em inglês.

LIVROS DE DADA BHAGWAN, DO AKRAM VIGNAN EM INGLÊS

1.	 A Ciência do Karma
2.	 A Essência de todas as 

Religiões
3.	 A Prática de Humanidade
4.	 A Responsabilidade é de 

Quem Sofre
5.	 A Visão Impecável
6.	 Adapte-se a tudo
7.	 Amor Puro
8.	 Autobiografia do Gnani 

Purush A. M. Patel
9.	 Autorrealização
10.	 Ciência da Fala
11.	 Diferença de Geração
12.	 Dinheiro
13.	 Evite Confrontos

LIVROS DE DADASHRI EM PORTUGÊS

14.	 Harmonia no Casamento
15.	 Morte
16.	 Não-Violência
17.	 Nobre Uso do Dinheiro
18.	 O Atual Tirthankara Vivo
19.	 O Guru e o Discípulo
20.	 O Que Quer Que Aconteça 

é Justiça
21.	 O significado oculto de 

verdade e inverdade
22.	 Onde Deus Mora (infantil)
23.	 Pratikraman
24.	 Preocupações
25.	 Quem sou Eu?
26.	 Raiva
27.	 Trimantra




